### NOTE 2NO TITLE P. 863

Der Missbrauch und rechte Gebrauch zeitlicher Güter:

In einer Predigt am Sonntage Septuages. 1720. auss 1 Tim. VI. 17, 18, 19.

In der Teutschen Schlos-Capelle zu-London vorgestellet,

#### Von

ANTHON WILHELM BOHMEN.

Zu mehrer Erläuterung ist beygesügt Eine Beantwortung der GEMEYNEN EINWURFE,

So man wider diese Pflicht zu machen pfleget: Aus verschiedenen Engelschen, von solcher Materie edirten Schriften, guten Theils hergenommen.

#### LONDON:

Bey J. Downing, in Bartholomew-Close bey West-Smithfield, 1721.

+77-388



### Vor-Erinnerung.

LS die hier nachgesetzte Predigt zum Druck verfertiget war, wurde willens, ein und andern Einwurff,

den die Welt wider den rechten Gebrauch zeitlicher Güter, und insonderheit die Pflicht gegen Arme, zu machen pfleget, zu einiger Erlau-

terung beyzufügen.

Die erste Gelegenheit dazu wurde genommen auss Herrn Thomæ Gouges Tractat, genant der gewisseste und sicherste Weg reich zu werden, so von etlichen geschickten Mannern (D. Oweno, D. Manton, D. Bates,

A 2

und

und Herrn Baxtern:) als ein von dieser Materie nutzlich handelndes Buch, in verschiedenen beygesetzten

Vorreden recommendiret ift.

In diesem Tractat hat der Verfasser den Satz, dass Almosen-Geben nicht arm mache, zu erweisen getrachtet. Nach dem er solchen aus der Schrift und mildgebiger Leute Exempeln vorgestellet hat; hat er auch etliche Einwurffe, so diese Pflicht schwer zu machen scheinen, beantwortet, und nach Widerlegung derselben, die Christliche Mildigkeit noch mehr zu bestätigen gesuchet. Hierauss sind verschiedene gute Erinnerungen der Beantwortunge der folgenden Einwurffe einverleibet worden. Es hat aber Herr Gouge solcher Einwürffe in allem nur sechse bemercket und abgelehnet, die aber hier zu einer weit gröffern Zahl erwachsen sind. Als man nemlich nebst erwehnten Tractat, auch etliche andere, die von der Pflicht gegen

4

n

ti

P

di

A

In

ge

ne.

tz

Pa

ber

den

gegen Arme geschrieben sind, nachschlug, und die darin vorkommende Gründe erwegte, ist die Zahl der Einwürsse bis auf Zwanzig, vermehret worden. Es dürste auch dieselbe noch grösser geworden seyn, wenn man nöthig erachtet hätte, solche Materie zu diesem male völliger auß-

zufûhren.

e

,

g

e-

ne

r-

12-

77

em

et,

772

m-

ech

ht

en

Nebst erwehntem Herrn Gouge hat auch D. Isaac Barrow im Jahr 1671. eine Predigt herausgegeben, und darin die Pflicht und Belohnung Christlicher Mildigkeit, vorgetragen. Es hat auch von dieser Pflicht geschrieben D. Richard Kidder unter dem Titul: Die beste Art Almosen zu geben, 1676. Im Jahr 1658. Schrieb ein Prediger nahmens Sydrach Simpson einen Tractat von der Sûnde des Geitzes, worin viele hieber geborige Puncte verhandelt sind. Unter des beredten D. Tillotsons Predigten finden sich auch etliche, so diese Lehre eineinscharffen, oder doch die dawider tauffende Hindernissen anweisen. Weil aber solches Mannes Predigten auch bey Außländern bekannt gnug sind, enthielte man sich, ein mehrers davon

hier anzuführen.

Unter den Politicis (wo von viele in England, und zwar inspemeyn sehr erbaulich, von Theologischen Sachen zu schreiben pflegen:) ver-dienet der Ritter Matthæus Hale (Justitiarius de Banco Regis:) genennet zu werden. Von ihm sind zwey Bucher Geistlicher Betrachtungen vorhanden. Auß dem ersten gebôret bieber die Meditation ûber, I B. Mos. XXVIII, 20. die er Jacobs Wundsch, nennet: In dem andern aber stehet eine außführliche Betrachtung über das Gebet des Herren, in welcher er bey der Vierten Bitte allerley erbauliche Lehren vom rechten Gebrauch zeitlicher Gûter vortrâget.

Ein

th

na

in .

vii

Ein ander vornehmer Politicus hat erst im Jahr 1715 eine Schrift herausgegeben, genannt: Anrede an Standes-und andere reiche Personen. In diesem Buche hat der Austor verschiedene Vorschläge gethan, wie reiche Leute ihr Einkommen zu Forderung des allgemeynen Guten gebrauchen sollen. Ich will hier nur etliche der wichtigsten Vorschläge anführen:

(1) Ermahnet er die Reichen, daß sie Bibeln, Gebet-und andere aufs wahre Christenthum abzielende Bûcher, anschaffen, und unter Arme ver-

theilen.

(2) Daß sie der Societat, die an Pflantzung des Evangelii in den Americanischen Ländern arbeitet, die Hand bieten.

(3) Dass sie vermittelst ihres Beytrages nûtzliche Collegia, Seminaria und andere Anstalten anlegen, in denselben Candidatos Theologia erziehen, und zu der Mission in West-Indien Indien (wo die Englander viele Provincien besitzen) zubereiten lassen.

(4) Dass durch ihre Hulffe der Christliche Glaube auch an solchen Orten gepstantzet werde, die noch gantz in heydnischer Blindheit liegen, und wofür man noch gar keine Sorge getragen hat. Er gedencket bey diesem Articul insonderheit der Danischen Mission, und der Hulffe wodurch dieselbe in England secondiret worden.

(5) Dass in solchen Ländern so die Mittel der Seligkeit haben, mehr auf das Leben und Kraft des Christenthums gedrungen würde. Er führet hiebey diejenigen Societäten an, die auf Unterdrückung der öffentlich im Schwange gehenden Laster, viele Kosten und Mühe verwenden, und ermahnet die Reichen, ihnen in einer so natzlichen Sache beyzustehen.

(6) Dass Armen-Schulen im gan-

So

di

de

tzen Lande angeleget wurden.

(7) Dass man eine besondere Anstalt errichte, worin Schulmeister und SchulSchulmeisterinnen zu gründlicher Erziehung der Kinder zubereitet warden.

(8) Dass man Pfarr-Bibliotheken in solchen Gemeynden aufrichte, die arm und unvermögend sind er-

bauliche Bûcher anzuschaffen.

Dieses sind die vornehmsten Stücke, deren gedachter Politicus in seiner Anrede Meldung thut, und die Nothwendigkeit derselben der Länge nach einschärffet. Er hat auch bernach in einer besondern Abtheilung von der leiblichen Noth der Armen, Wittwen, Waysen, Gefangenen, &c. gehandelt; welches aber alles bier anzusühren, zu weitläuftig fallen würde.

Es ist auch diese Lehre von der Pflicht gegen Arme, sonderlich in soweit die Erziehung armer Kinder drunter begriffen ist, seiter dem Jahre 1704, in vielen zu London gehaltenen Predigten, vorgetragen worden. Es machten nemlich in diesem Jahre die Vorsteher der angelegten Armen-

Armen-Schulen eine Verordnung, dass wenigstens jährlich einmal ein geschickter Prediger die Erziehung armer Kinder, und andere damit werknüpfte Pflichten, in öffentlicher Predigt dem Volcke vorlegen solte: Womit man auch bisshero beständig fortgefahren, und die desfalls gehaltene Predigten in den Druck gegeben hat.

Diese und dergleichen Tractate, die von solcher Materie geschrieben sind, sind hierzwar weder gantz, noch größten Theils übersetzt; wohl aber hat man mehrere darin vorkommende gute Erinnerungen in eine Kurtze zusammen gezogen, und zur Erbauung mitgetheilet.

Der Leser wolle das hier Vorgetragene zu solchem Zweck treulich gebrauchen, insonderheit aber zu Aussübung Christlicher Liebes-Pflicht, zu diesen lieblosen Zeiten dadurch sich erwecken lassen. ein ung ung mit cher lte:

balben

nd,

ten

an

in-

en

et.

14-

10-

s-

ch,



# TEXTUS.

1 Tim. VI. 17, 18, 19.

Den Reichen von dieser Welt gebeut, daß sie nicht stoltz seyn, auch nicht hoffen auf den ungewissen Reichthum, uns dargibt reichlich allerley zu geniessen: Daß sie Gutes thun, reich geben, behülflich seyn: Schatze Grund aufs zukünftige, daß sie Gregeissen guten gene ergreissen das ewige Leben.

## Abhandlung.

Auss diesen Apostolischen Worten soll ietzo durch die Gnade Gottes gehandelt werden B I.

Von dem Missbrauche zeitlicher Güter;

II. Von deren rechten Gebrauche; Und III. Was uns zu dem recht e Gebrauche bewegen solle.

EN Reichen von Welt gebeut, dass sie oltz seyn.
Von diesen erst Vorten, so weit sie einen ostolischen Besehl in sich fassen, wird hernach bey dem Beschluss etwas zu sagen seyn;

dem Beschluss etwas zu fagen seyn; daher wir uns flugs zum erften Theil, nemlich zu Erwegung des Missbrauches wenden, der sich bey den zeitlichen Gutern zu finden pfleget. Hievon spricht der Text : Die Reichen sollen nicht stoltz feyn, und nicht hoffen auf den ungewissen Reichthum. Hier entstehet aber vorgängig die Frage: Wer denn ein reicher Mann in dieser Welt zu achten fey, und wer von dem Apostel eigentlich mit solcher Benennung gemeynet werde? Ehe ich nun weiter che, follen von dieser Frage die Worte e nes gelehrten Mannes angeführet, und eurem weitern Nachdencken überlassen werden.

her

nd

be

elt

m.

fo

en

ey

1;

il,

es

en

n.

n

uf

e-

er

24

el e-

er

te

nd

en

Die Frage, spricht er, was der Apostel durch die Reichen in dieser. Welt, verstehe; verdienet wohl, dass fie mit Fleiss beantworter word Viele, wenn sie gedencken, dass sie noch nicht so reich feyn, als sie gerne feyn wolten, machen den souls das sie mit nichten unter d'ingen zu zahlen seyn, die der Apontel Reiche in dieser Weit, nennet. Allein was solcher Leute Gedancken von ihrem eigenen Zultande auch seyn mögen, fo glaube ich, dass, wend ich die gantz Armen ausnehme, wenige seyn dürften, die nicht in dem Verstande 'der Schrift reiche Leute seyn sobien. Denn alles was ein Mensch über seine nothurftige Unterhaltung hat, das nennet ' die Schrift Reichthum; wie solches erhellet aus Agurs Wundsche, Spruch. ' XXX. 8. Armuth und Reichthum gib mir nicht, speise mich aber mit der Speise, die mir bequem, oder zuerkanne

Hieraus lässet fich leicht schließen, das, wie nichts Armuth zu nennen 'ist, als der Mangel an nothurftiger 'Nahrung; also alles das, was der 'Mensch mehr oder über die bequeme und nothürftige Speise hat, eigent-

Von dem Mißbrauche

lich sein Reichthum sey. Uud wer dieses hat, der ist nach der Redens-Art der Schrift ein reicher Mann, und wird im Grichischen mit einem Worte beschrieben, so einen bedeutet, der viele Substantz oder Einkommen, und also mehr hat, als er nothürfftiger Weise brauchet. Ob nun zwar frey-· lich in diesem Verstande etliche reicher als andere find, fo glaube ich doch, dass die meisten unter die Reichen, von welchen hier der Apostel redet, können gerechnet werden: Wenigftens gehören alle diejenigen hieher, die durch den Segen Gottes nicht ' allein die Nothursst zu ihrer gegenwartigen Pflege, fondern auch noch etwas übrig baben, und daher unter die Reichen zu zählen find, denen wir nach des Apostels Befehl gebieten follen, nicht stoltz zu feyn, noch auf den ungewissen Reichthum zu hoffen.' Es fraget sich aber weiter, was es denn eigentlich sey, das einen Menschen in dieser Welt reich mache, oder, was er

in und von der Welt haben musse, wenn er foll unter die Reichen gezehlet werden? Hierauf nun dienet zur Nachricht, dass die Schrift verschiedene Dinge benenne, wodurch uns die

Reichen

un

ge

thu

ger

den

dein

We

Scha

der

ihr :

des 1

B

Reichen in dieser Welt vorgestellet werden. Es heisset flugs von Abram 1 B. Mos. XIII. 2. dass er sehr rich gewesen sey an Viehe, Silber und Golde. Der reiche Mann, dessen 2 Sam. XII. 2. gedacht wird, hatte viel Schaafe und Rinder. Von dem unzählichen Reichthum Salomonis lesen wir eine aussführliche Beschreibung I B. Kon. X. Es war des Silbers so viet wie Steine. Er hatte die Menge von silbern und guldenen Geräthe. Er hatte Kleider und Harnische, Gewürtz und viele andere Kostbarkeiten. Der Reiche im Evangelio wird von seinem Felde, Früchten und Gutern beschrieben

Von dem reichen Jünglinge meldet der Evangelist, dass er viele Besuzungen und brauchbare Dinge (Marc. X. 22,23.) gehabt habe. Es wird auch der Reichthum schleehthin ein Guth oder Guter genennet. Also sprach Abraham zu dem reichen Schlemmer: Du bast deine Guter in diesem Leben empfangen. Welches David Pf. XVII. 14. einen Schatz nennet, womit Gott den Leuten der Welt den Bauch füflet, und ihnen ihr Theil gibt in diesem Leben.

B ssweilen wird nur dasjenige Stück des Reichthums genennet, worin sich B 3 etwa.

etwa der Reiche vor andern belustiget hat. Also kleidete sich jener Reiche mit Purpur und köstlichem Leinwand. Jacobus beschreibet einen Reichen, dass er einen güldenen Ring und ein herrlich Kleid trage. In der Offenb. Joh. Cap. XVIII. wird uns ein weitläusstig Register und gleichsam Inventarium des mancherley Reichthums vorgeleget, womit sich Babylon brüstet. Ein ander ist reich an köstlichen Häussern, an Pallästen und Gebäuden, an Gärten und Lustgärten, an Bäumen und Wäldern. Hieher gehöret Nebucad Nezars große Babel, und Salomonis Wohlleben, Pred. I.

Nun alle solche Dinge gehören zum Reichthum in dieser Welt, und die, fo felbige haben, find Reiche in dieser Welt. Es mag einer reich feyn an Knechten und Mägden, an Schaafen und Rindern, an Feldern und Früchten, an Purpur und köstlichem Leinwand, an Haussern und Wohnungen; an güldenen Ringen und Kleidern, an Silber und Golde, &c. Wer diese und dergleichen Dinge besitzet, der ift ein Reicher in dieser Welt, ob er zwar wegen des blossen Habens oder Resitzens, noch nicht unter die Bofen Reichen zu zehlen ift. Wie wir an Abram, Hiob, Fofeph

Joseph von Arimathia und andern sehen, die sehr reich waren, aber doch dabey in ihrer Unschuld beharreten, und sich für dem schändlichen Missbranch zeitlicher Güter hüteten. Nicht der Reichthum an sich selbst, sondern der Missbrauch des Reichthums; nicht so wohl das Haben, als das Lieben, machet bose Reiche.

Dieser Missbrauch ist nun mancherley. Er äussert sich bey dem einen auf diese, bey dem andern auf eine andere Weise, je nach dem das ankleberische Hertz sich dran hänget, und das innere Sünden-Ubel durch den Reichthum aussübet. Es würde aber zu weitläusstig fallen, alle solche Missbräuche anzusühren; daher wir nur bey denen allein bleiben, worauf uns der Text weiset, und deren an der Zahlzween sind.

d

I.

n

er

an

nd

n,

d,

il-

ber

er-

ein

ar

ns,

06,

ph

Der erste Missbrauch des Reichthums bestehet darin, wenn der Mensch dadurch stoltz wird; und der andere, wenn er sein Vertrauen oder Hosnung drauf setzet. Den Reichen von dieser Welt gebeut, (1) dass sie nicht stoltz seyn: (2) nicht hoffen auf den ungewissen Reichthum. Der erste Missbrauch bestehet also im Stoltz; Das ist: Went etwa der Reiche vor andern belustiget hat. Also kleidete sich jener Reiche mit Purpur und köstlichem Leinwand. Jacobus beschreibet einen Reichen, dass er einen güldenen Ring und ein herrlich Kleid trage. In der Offenb. Joh. Cap. XVIII. wird uns ein weitläusstig Register und gleichsam Inventarium des mancherley Reichthums vorgeleget, womit sich Babylon brüstet. Ein ander ist reich an köstlichen Häussern, an Pallästen und Gebäuden, an Gärten und Lustgärten, an Bäumen und Wäldern. Hieher gehöret Nebucad Nezars große Babel, und Salomonis Wohlleben, Pred. I.

Nun alle solche Dinge gehören zum Reichthum in dieser Welt, und die, so felbige haben, find Reiche in dieser Welt. Es mag einer reich feyn an Knechten und Mägden, an Schaafen und Rindern, an Feldern und Früchten, an Purpur und köstlichem Leinwand, ean Häussern, und Wohnungen; an güldenen Ringen und Kleidern, an Silber und Golde, &c. Wer diese und dergleichen Dinge besitzet, der ist ein Reicher in dieser Welt, ob er zwar wegen des blossen Habens oder Resitzens, noch nicht unter die Bösen Reichen zu zehlen ift. Wie wir an Abram, Hiob, Foseph

d

ft

Joseph von Arimathia und andern sehen, die sehr reich waren, aber doch dabey in ihrer Unschuld beharreten, und sich für dem schandlichen Missbranch zeitlicher Güter hüteten. Nicht der Reichthum an sich selbst, sondern der Missbrauch des Reichthums; nicht so wohl das Haben, als das Lieben, machet bose Reiche.

Dieser Missbrauch ist nun mancherley. Er äussert sich bey dem einen auf diese, bey dem andern auf eine andere Weise, je nach dem das ankleberische Hertz sich dran hänget, und das innere Sünden-Ubel durch den Reichthum aussübet. Es würde aber zu weitläusstig fallen, alle solche Missbräuche anzusühren; daher wir nur bey denen allein bleiben, worauf uns der Text weiset, und deren an der Zahlzween sind.

r

1,

ı,

1-

er

r-

in

ar

157

b,

Der erste Missbrauch des Reichthums bestehet darin, wenn der Mensch dadurch stoltz wird; und der andere, wenn er sein Vertrauen oder Hosnung drauf setzet. Den Reichen von dieser Welt gebeut, (1) dass sie nicht stoltz seyn: (2) nicht hoffen auf den ungewissen Reichthum. Der erste Missbrauch bestehet also im Stoltz; Das ist: Went

der

der Mensch seinen Reichthum also and wendet, dass dadurch der inwendige Saame des Hoffarts ernehret und rege gemacht werde. Hierauf zielet der Apostel mit dem Grichischen Worte das er brauchet, und welches so viel heisset, als einen hohen Geist und Sinn haben, mit seinem Sinn nach hohen Dingen trachten, mit seinem Gemüthe sich erheben und hochhersahren. In der Engelschen Übersetzung wird es gegeben: Dass sie nicht hochgesinnet seyn.

Nun ist zwar der Hoffart ein so allgemeynes Verderben, dass sich auch der geringste und ärmste davon nicht aussnehmen kan: Weil aber doch die Reichen die meiste Ansechtung zu solcher Sünde haben, so hat ihnen Lulus dieselbe insonderheit verboten: Und zwar nicht nur den ausswendigen Hoffart, der in stoltzen Minen, Worten und Wercken sich äussert, sondern auch den inwendigen Hertzens-Hochmuth, worauss der äussere Stoltz hersliesset, und sich in den gantzen Wandel ergiesset und aussbreitet.

Etliche Exempel werden uns diesen Missbrauch der zeitlichen Güter deutlicher vorstellen: Von dem Fürsten

zn Tyro wird erzehlet, dass er fich felbst auss Hoffart und stoltzem Sinne vergöttert, oder zum Gotte gemacht habe. Dein Hertz heisst es, erhebet sieb und spricht: ich bin Gott, ich sitze im Thron Gottes mitten auf dem Meer, so du doch ein Mensch, und nicht Gott bist; noch erhebt sich dein Hertz, als ein Hertz Gottes, Ezech. XXVIII. 2. Welche schreckliche Beschreibung den unvernünftigen Hoffart anzeiget, worin der Mensch durch Missbrauch des Reichthums verfallen kann.

Diese gefährliche Erhebung des Hertzens äussert fich ferner in einer angemassten Selbst-Klugheit. v. 3. Sihe du haltest dich für klüger denn Daniel; d. i. du bist so klug in deinen eigenen Augen als Daniel, der wegen seiner Weisheit so berühmt war, dass er zehenmal klüger und verständiger als alle Weisen im gantzen Reiche, geachtet

wurde. Dan. I. 20.

Fraget man nun, wodurch alle diese Einbildung, Selbst-Klugheit und Selbst-Vergotterung erreget worden? So ist die Antwort: Durch den Missbrauch des Reichthums, wie es v. 5. heisset: Du hast durch deine grosse Weisheit und Handthierung so groffe Macht (Reichthum)

thum) uberkommen, davon biftu fo stoltz worden, dass du so machtig (reich) bift. Wie denn auch aufs derselben Urfache der Reichthum und der Pracht zusammen gesetzet werden Ezech.

XXVII. 25.

Bey einem andern erwecket der Missbrauch des Reichthums einen Stoltz, der sich in einer falschen Einbildung seines guten inmendigen Zustandes äussert. Dort sagte der reiche Kauffmann: Ich bin reich, ich habe genug, man wird mir keine Miffethat finden in alter meiner Arbeit, das Sunde fey. Hos. XII. 9. Er bildete fich ein, es fey gar wohl mit ihm bestellet, weil es ihm im leiblichen so glücklich gehe, und fein Reichthum sich mehre. Er denckt, er habe feinen Handel fo klüglich geführet, dass ihm Niemand was Ubels. nachsagen konne; ja dass er wegen des zeitlichen Reichthums bey Gott selbst fehr wohl dran seyn musse. Dieser Stoltz ist fo viel schlimmer, weil er eine geistliche Einbildung erwecket, und damit die Seele auf eine geistliche Höhe führet.

Bey einem andern äuffert sich dies innere Gemüths-Erhebung in ausserlichem Pracht und Wohlleben. Dieles

war

al

Re

kof

kor

inw

und

Gef

fchn

1

\*

war der Zustand des reichen Mannes Luc. XVI. 19. Er lebete alle Tage herrlich und in Freuden, und kleidete fich in Purpur und köstlich Leinwand. Dieser ausswendige Stoltz Aoss aufs der innern Erhebung des Hertzens, und diese wurde durch den Uberflus am zeitlichen Reichthum rege gemacht. Er war ein reicher Mann. Er gedachte, dass er Niemanden was nachgeben dürste; er konne es so wohl als andere aussführen. In demselben Geiste stunden auch dort die Gottlosen, die Weish. II. beschrieben find : Sie lebeten wohl, sie gebrauchten ihres jungen Leibes, sie fülleten sich mit dem besten Wein und Salben, sie trugen Krantze von jungen Rosen, und liessen ihnen nichts sehlen mit Prangen, auf dass man allenthalben spiere, wo sie frolich gewesen waren. Und alle diesen Trotz, Stoltz und Muthwillen verübten sie vermittelst des Reichthums, ohne welchen sie solche kostbare Sünden nicht hätten begehen konnen.

Bey dem Könige Herode brach der inwendige Hochmuth auss durch stoltze ind hochtrabende Reden. Er hatte ein Gefallen dran, dass das Volck ihm schmeichelte, und seine Stimme die

Stimme

Stimme Gottes nennete. Ap. Gesch. XII. 21, 22. Denn weil der Mund insgemeyn davon übergehet, wes das Hertz voll ist, so redet der Reiche gerne von seinem Reichthum und von dem Stoltz, den er im Hertzen hat. Hievon stehet ein Exempel Esth. V. 11. vom Haman, der andern die Herrlichkeit seines Reichthums erzehlete, die Menge seiner Kinder, und wie ihn der

König so groß gemacht hätte.

Bey andern Reichen offenbahret sich der innerliche hohe Sinn durch Fortpflantzung ihrer Kinder und Familien, deren Nahmen sie gerne verewigen wollen. David hat diese Art des Hochmuths bedencklich beschrieben Pf. XLIX. 12. Das ift ihr Hertz, oder, (wie das Wort eigentlich heisst :) ihre innerste Begierde, Vorsatz und Gedancke des Hertzens, dass ihre Häusser (Famidien und Geschlechte) immerdar währen, und ihre Wohnungen für und für bleiben, und groffe Ehre haben auf Erden. Welche letztern Worte andere geben : Und nennen ihre Lander nach ihrem Nabmen; wie dort Cain that, der eine Stadt bauete, und sie nach seines Sohnes Nahmen nennete. Welches eine neue Probe ift, wie die Reichen von dieset

f

Welt ihren innern Hoffart durch Häusser und Länder offenbaren, und 13 durch Anheftung ihres Nahmens, diesen vom Untergang retten wollen.

Gleiches Sinnes war auch der reiche Nebucad Nezar, als er auf der königlichen Burg ging, und die grosse Babel bewunderte, die er zum königlichen Hausse durch seine grosse Macht zu hatte In dem IVVIII et, erbauet hatte. In dem LXXIII Psalm findet sich eine gewaltige Beschreibung eines Gottlosen Reichen, und des mannigfaltigen Missbrauchs, den er mit zeitlichen Gütern treibet; insonderheit wie derselbe in mancherley Arten des Hoffarts aussbreche. Seines Stoltzes und Trotzes wird v. 6. gedacht: Seines Brüstens und seiner setten Augen v. 7.
Seiner hohen und tyrannischen Reden
v. 8. Seines Mundes, den er wider
Gott selbst aus hochmüthigem Herten aufthut, v. 9. Und endlich wird 12, alles damit beschlossen: Sihe, as sind die Gottlosen, die sind glückselig der Welt, und werden reich. Von dem Stoltz der Reichen, inweit er sich durch Worte offenbaret, icht Salomon Sprüch. XVIII. 23. Ein mer redet mit Fleben, ein Reicher antwortet

antwortet Roltz, oder brauchet harte und heftige Reden. Und weil die Herrschlucht mit dem Stoltze aufs genaueste verbunden ist, so heisst es davon Sprüch. XXII. 7. Der Reiche herrschet über den Armen; oder wie es Jacobus aufsdrucket: Er übet Gewalt an ihm, und ziehet ihn vor Gerichte, Cap. II. 6. Das ist, er schleppet ihn eigenthätiger Weise dahin, ob er schon eben kein Recht dazu hat. Denn weil er reich in der Welt ist, so meynet er, es sey ihm alles vergönnet, und könne er seine Ungerechtigkeit durch den

Reichthum bald rechtfertigen.

Es gibt noch andere Reiche, bey welchen der innere Hertzens Stoltz in ein äusserlich Wohlleben, Panquetiren und Gastiren aussbricht. Dieses geschicht durch den Missbrauch des Reichthums, als ohne welchen dergleichen Excesse nicht konten verübet werden. Auf diese Weise offenbarete dort Ahasverus seinen Hoffart, als er seinen Fürsten und Knechten, seinen Gewaltigen und Obersten ein groß Mahl machte; und zwar zu dem Ende, dass er den herrlichen Reichthum seines Konigreichs, und den köstlichen Pracht seiner Majestät sehen liesse. Von solchen

G

ma fick

chen Reichen spricht Jacobus Cap. V. 5. dass sie wohl leben, und ihrer sinnlichen Lust im Essen und Trincken und köstlichen Kleidern nachhängen. Und zwar stehet dabey, dass sie solches auf Erden thun, das ist, dass sie unbedachtsamer weise dahin leben, und nach
Art der Thiere bloss auf die Erde

Mit einem Worte: Stoltz und Wohlleben pflegen unzertrennlich mit einander verbunden zu seyn; wie denn wegen folcher Urfach bey Erzehlung der Sünden Sodoms, Hoffart, und alles Vollauf, und guter Friede Zusammen gesetzet wird; weil insgemeyn das eine auf das andere bald folget; oder weil das eine auss dem andern gebohren wird. So heifst es Hof. XIII. 6. Weil sie geweider sind, dass sie satt worden sind, und genug haben, erhebt sich ihr Heriz, darum vergeffen sie mein. Welches zeiget, dass die Reichen und Vollen sich nicht allein über ihren Neben-Menschen, sondern auch wider Gott selbst erheben und sein vergessen. Dergleichen stehet von Jeschurn, 5 B. Mos. XXXII. 15. Da er sett und satt war, ward er geil, oder, er schlug von sich als ein settes und gemästetes Vieh. Das

Das ist, er wolte die Zucht nicht hören, sondern widerstrebte dem Geiste Gottes. Also entstund aus dieser Fülle ein wüstes, wildes und ungezähmtes Wesen, so sich in keine Zucht schicken wolte.

Ja der Stoltz der Reichen gehet offt fo weit, dass er sich bey feinem unbandigen Sinne an heilige Dinge macht, und sich an denselbigen vergreiffet. Wie mancher treibt sein Gespotte mit Sprüchen H. Schrift, die er auss foltzem Sinne aussstosset, und dadurch Gottes Gerichte wider fich reitzet? Christus selbst muss sich von den Phariseern verspotten lassen, weil sie Geldgierig waren, und daher die Lehre Christi nicht tragen konten. Solche Spotter stehen im Geiste Belsazers, welcher meynete, der Wein schmäcke am besten, wenn er aus den Gefassen, die aus dem Hausse Gottes genommen waren, gesoffen würde. Wo Lutherus hinzusetzet : Es bleibet nicht bey dem Souffen, sondern sie mussen Gottes auch dazu spotten, und seine Gefässe missbrauchen. Darum spricht Paulus, auss Trunckenheit folget ein wust und wild Leben, Eph. V. 18.

h

H

di

ko

er de

We

Der andere Missbrauch, dem der Reichthum unterworffen ist, bestehet in der Hoffnung, oder dem Vertrauen, das der Reiche drauf setzet. Bey dieser Betrachtung müssen wir des Apostels Befehl wiederholen: Den Reichen von dieser Welt gebeut, dass sie nicht hoffen auf den ungewissen Reichthum. Hier ist zu untersuchen, was es sey, auf den Reichthum hoffen. Imgleichen, warum der Apostel den Reichthum ungemis nenne. Was er hier nennet auf den Reichthum hoffen, das hat der Heyland Marc. X. 24. also beschrieben: Wie schwerlich ists, dass die so ihr Vertrauen auf Reichthum setzen, ins Reich Gottes kommen? Eines erkläret das andere. Der völlige Satz ift diefer: Ein Reicher soll sein Vertrauen nicht auf Reichthum setzen. Oder: Ein Reicher soll nicht auf den Reichthum hoffen. Ist gewiss eine Lection, die den Reichen sehr schwer eingehen dörffte. Erstlich hatte der Heyland schlechthin gesagt: Wie schwerlich werden die Reichen, oder die Reichthum haben, ins Reich Gottes kommen. Wie aber die Jünger drüber erschracken, erklätets der Herr von denen, die ihr Vertrauen drauf fetzen; weil es nemlich eine fehr schwere sache C. 3

n

n

25

o bt

s-

S

er

it, Reichthum haben, und doch im

geringsten nicht drauf hoffen.

Hoffen heifst so viel als seine Zuflucht zu etwas nehmen, fein Vertrauen drauf setzen, und bey allerley Noth und Anliegen seine Hülffe davon erwarten. Diese Zuversicht setzet der Reiche auf Geld, wie Salomon spricht Sprüch. XVIII. 11. Das Gut des Reichen ist ihm eine feste Stadt, und wie eine hohe Mauer um ihn her. Wie ein geichlagener Feind nach der Festung laufft, um daselbst sicher zu seyn; 10 laufft der Reiche, wenn er in Noth kommt, nach feinem Schatze. Bedencklich aber ist, was im Grund-Texte hinzugethan wird, dass nemlich solche Mauer bloss in der Einbildung und Speculation des Reichen bestehe, und ihm also keine reale Hülffe geben könne. Es ist eine Mauer wie jene Jes. XXX. 13. Eine Mauer die bald einen Riss krigt, und die plötzlich, unversehens einfält und zerschmettert. Ein solcher stellet das Gold zu seiner Zuversicht, und sagt zu dem Gold-klumpen: Mein Troft, Hiob. XXXI. 24.

David beschreibet einen solchen also: Er hält Gott nicht für seinen Trost, sondern verlässet sich auf seinen großen

Reich-

gi

Fi Fl

Se3

5.

fel

Ro

tig

n.

ın

h

r

n

e

Reichthum, Pf. LII. 9. Und Pf. XLIX. 7. wird der doppelte Missbrauch, dessen der Text gedencket, also zusammen gefasset: Sie verlassen sich auff ihr Gut, (hoffen auf den ungewissen Reichthum) und trotzen auf ihren grossen Reichthum: (werden dadurch foliz.) Wie aber droben bemercket worden, dass der Reichthum nicht nur in Gold und Silber, fondern auch in andern Mitteln bestehe; so ist auch die Hoffnung des Reichen nicht allein auf Gold und Silber, fondern auch auf viele andere Creaturen gerichtet. Der Reiche, dessen Feld wohl getragen hatte, erzehlet viele Vortheile, die er von der Menge seiner Früchte erwartete, und worauf er sich auch im künftigen zu verlassen gedachte.

Ein ander, der etwa selbst keinen grossen Reichthum besitzet, verlässet sich auf Fürsten und andere reiche Freunde und Wohlthäter. Er hält Fleisch sur seinen Arm, und weichet mit seinem Hertzen vom Herren, Jer. XVII. 5. Ein ander verlässet sich auf sich selbst: Ein ander auf die Stärcke des Rosses und seine Gebeine: Ein ander auf Wagen und Reuter, und auf machtige Menschen 2 Chron. XVI. 7. auf Bogen

Bogen und Schwerdt: Ein ander auf den Schatten Egypti: Ein ander auf den Berg Samaria. Und wer kan alle die Stützen erzehlen, worauf der natürliche Mensch sich lehnet, und dadurch eine schändliche Abgötterey begehet? Alle diese Creatur - Hülffe nennet hier der Apostel einen ungewissen Reichthum, und besielet den Reichen insonderheit, dass sie nicht auf denselben, sondern auf den lebendigen

Gott allein, sich verlassen sollen.

Die verderbte Vernunfft dencket, die Armen und Elenden möchten sich endlich wohl auf den unsichtbaren Gott verlassen, weil sie sonst wenig hätten, worauf sie vertrauen könten: Es schicke sich daher solcher Befehl eben nicht für die Reichen, als die viele sichtbare Dinge befässen, worin sie mit ihrem Vertrauen ruhen könten. Allein wenn Paulus hier den Reichthum Ungewifs nennet, so hat er dadurch der Hoffnung des Reichen einen gewaltigen Stoss gegeben, und dem Reichen selbst bezeuget, auf keinen so schlechten Grund sein Vertrauen zu stellen. gleichem Ende nennet der Heyland den Reichthum Betruglich, (Marc. IV. 19.) weil er den Menschen, ehe er fichs

Da

auf

dar

lehr

fiche

dahe

fichs versiehet, berücket, und in Gefahr flürtzet. Und wie viele werden sich, wo nicht eher, doch an jenem Tage bey dem Vertrauen auf ihren Reich-

thum betrogen finden!

Nebst dem kan man sich auf nichts verlassen, das keinen sichern Grund hat, fondern nach Salomons Aufsfpruch, ihm Flügel macht und davon fleucht, Sprüch. XXIII. 5. Solte man auch noch so viel Fleis anwenden, den Reichthum zu affecuriren, und in Sicherheit zu bringen, so wird er doch bey feiner Art bleiben, und sich in die Länge nicht halten lassen. Und wo bleibet denn die Hoffnung, die der Mensch drauf setzen wollen? Wie oft wird der Reichthum durch die Gerichte Gottes verzehret und aufgerieben? Dort fagt der Herr Hos. V. 12. Ich bin dem Ephraim eine Mottes und dem Hausse Juda eine Made. Und der Heyland spricht Matth. VI. 19. Dass die Motten und der Rost die Schätze auf Erden fressen, und dass die Diebe darnach graben und stehlen.

Nun alles dieses mag uns uberhaupt lehren, dass der Reichthum keinen sichern Grund habe, und dass man daher demselben nicht trauen dörffe.

Es kan derselbe durch unzehliche Zufälle umkommen. Bissweilen setzet fich eine Motte hinein, das ist, er wird nach und nach durch Gottes Gerichte verzehret. Bissweilen wird er durch Diebe, Feuer, Wasser, Krieg und andere schnelle Gerichte hinweg geraffet : Wie an dem Exempel Hiobs zu sehen, der von dem plötzlichen Untergang seiner Güter einen Bothen nach dem andern empfieng. Ja der Reichthum ist so ungewiss, dass ihn der Apostel nicht nur ungewiss, sondern die Ungewisheit selbst, nennet. Das allergewisseste, das sich by dem Reichthum findet, ist wohl die Sunde, die der Reiche bey dessen Missbrauche begeher; und sich dadurch ein gewisses Gerichte zuziehet. Und diese Ungewissheit hat hier mussen mit wenigem vorgestellet werden, auf dass uns die Herrlichkeit Gottes, so der eintzige Vorwurff des Vertrauens seyn soll, aufs folchem Gegensatze desto deutlicher einleuchte. Hievon wird nun bey dem Andern Theile ein mehrers zu sagen seyn.

Der

Sohe

be

to

die

un

und

ein

Me

kôn

neh

der

fal

barr

mus die

noth

E

### Der Andere Theil.

Nach dem der Apostel den ungewissen Reichthum, als einen unbequemen Grund des Vertrauens auss dem Wege geräumet hat; so stellet er nun den eintzigen und eigentlichen Grund vor, worin der Mensch mit seinem Vertrauen ruhen soll. Er spricht: Sundern auf den lebendigen Gott. Hier heisst Gott ein lebendiger Gott, und wird dadurch allem ungewissen und betrieglichen Reichthum, als einem todten Götzen, entgegen gesetzt. Auf diesen lebendigen Gott sollen wir hoffen, und zwar weil Gott ein Allmächtiges und Barmhertziges Wesen, und also ein sicherer Grund ist, worin der Mensch mit seinem Vertrauen hassten könne.

Es ist das Vertrauen eine der vornehmsten Kräfte des Glaubens, womit der Mensch in allem Leiden und Trübsal sich auf den allmächtigen und barmhertzigen Gott verlässet. Es muss daher diese doppelte Eigenschaft, die Allmacht und die Erbarmung, sich nothwendig bey demjenigen finden, worauf man hoffen foll; auf dass das

Objectum

Objectum gewiss und adaquatum sey, und dem Menschen bey allerley Leiden helsten könne. Und weil sich nun diese doppelte Eigenschaft bey keiner Creatur, fondern allein bey dem lebendigen Gott findet; so muss ja nothwendig folgen, dass sich der Mensch auf keine Creatur, auch insonderheit auf keinen Reichthum, sondern allein auf diesen lebendigen Gott verlassen folle. Hat etwa der Mensch einen Willen dem Nächsten zu helffen, so fehlet es ihm oft am Vermögen es ausszuführen: Ift er aber vermögend, fo fehlet es ihm oft am Willen. Und muss nun derjenige nicht nothwendig zu schanden werden, der auf die Creatur hoffet, und Gott auss den Augen setzet? Hingegen heisst es von dem der auf Gott hoffet : Keiner wird zu schanden, der dein barret; (Pf. XXV. 3.) Weil er nemlich mit dem Glauben Gott in seiner Liebe und Allmacht ergreiffet, und sich daher feiner gnädigen Hülffe versiehet.

Der Text hat auf diesen doppelten Grund gezielet. Wegen der Allmacht wird Gott ein lebendiger Gott genennet; und wegen der Liebe wird er beschrieben, dass er uns reichlich dargebe allerley

fey,

den

nun

ner

en-

th-

fch

eit

ein

en

en

fo

es

id,

nd

ig

en

es

er

it

d

er

n

bt

zu geniessen. Auf diesen allmächtigen und barmhertzigen, barmhertzigen und allmächtigen Gott, follen wir hoffen, als den eintzigen Grund unsers Vertrauens und Hoffnung. Die gantze Schrift Altes und Neues Testaments führet uns auf solchen Grund; sonderlich find die Pfalmen voll von der Allmacht und Liebe Gottes, und wie wir uns auf dieselbe verlassen sollen. Also spricht David flugs im andern Psalm: Wohl allen die auf ihn trauen. Könige und Richter auf Erden, die er vorher angeredet hatte, mussen so wohl als die Armen und Elenden, ihre Seligkeit in diesem Vertrauen suchen.

Diese Liebe und Erbarmung Gottes, und wie sich dieselbe mittheile, ist Pf. XXXVI. 8. mit lieblichen Worten beschrieben: Wie theuer ist deine Gute Gott, dass Menschen-kinder unter dem Schatten deiner Flügel trauen. Hier ist an Gottes Seiten die mittheilige Liebe; und an Seiten des Menschen die Art des Vertrauens vorgestellet. Wie geschüchterte Küchlein zu den Flügeln der Henne fliehen, und Schutz und Schatten finden; so nimmt der Gläubige zu Christo Zuflucht, und wird geschützet. Und zwar was die Liebe

Gottes

Gottes betrifft, so ist Gott so voll von Liebe, dass er sich selbst mehr als einmal Liebe nennet.

Nach solcher Liebes-Natur, die in Gott ist, ist er nicht allein willig, der dürffeigen Creatur zu helffen, sondern freuet sich auch, ihr Gutes zu thun. Und zwar ist solche Liebe beständig, und kan zu aller Zeit denen helffen, die drauf hoffen. Sie ist auch unparteyisch, und erstrecket sich ohne Ausnahme auf alle, die derselben geniessen wollen. Sie ist auch wahrhaftig, und der Mensch kan sich sicherlich drant verlassen: Denn was Gott zusaget, das halt er gewiss. Die Liebe Gottes ist auch thâtig, und ist nicht wie die Liebe vieler Menschen, die offt gute Worte geben, aber in der That wenig beweisen. Die Liebe Gottes ist auch mitleidig, und gehet ihr nahe, wenn die Menschen das Eitele lieben, und sich der edlen Liebe Gottes dadurch berauben. Sie ist auch ungeheuchelt und hertzlich, und will sich gerne in ihrer unvermischten Lauterkeit mittheilen. Die Liebe Gottes ist auch brunftig, und hat Christum zum Heyl der Welt in den Todt gegeben. Sie ist auch durchdringend, und erquicket nicht

ja

da Li

W

fey

der

Star

bey

felb

ver

nicht nur den Leib und aussere Sinne, sondern auch das Hertz und innerste Seelen-kräfte. Sie ist våterlich, und wie sich ein Vater über Kinder erbarmet, so erbarmet sich Gott über die so ihn fürchten.

Und auf diese mittheilige, willige, ewige, unparteyische, wahrhaftige, thätige, mitleidige, brünstige, durchdringende und väterliche Liebe kan der Mensch zu aller Zeit und bey aller Gelegenheit, bey allen Leiden und Prüfungen, in allen geist- und leiblichen Anliegen, sich zuversichtlich verlassen, und das Beste von ihr erwarten. Und weil es nun dem Ungewissen Reichthum an solchen Eigenschäften sehler ja der uns nicht einmal wieder lieben kan; so ist leicht zu erachten, wie unsicher es sey, auf denselben zu hoffen.

S

e

ig :h

n

id.

ch

ad

h-

tch

ylie

ht

Hiezu kommt auch insonderheit, das die Liebe Gottes eine Vermögende Liebe, und daher in allem Leiden und Widerwertigkeit mächtig zu helssen sehn der Reiche sein Gut zu einer sesten Stadt, und hohen Mauer mache, und bey angehendem Leiden sich auf dasselbe, als eine unüberwindliche Festung, verlasse: Es nennet aber Salomon

D 2

mit

mit weit bessern Grunde, den Nahmen des Herrn ein festes Schloss, wohin der Gerechte lauffe und beschirmet werde, Sprüch.XVIII.10. Wegen dieser Almacht Gottes spricht David : Jene (die Reichen) verlassen sieh auf Wagen und Roffe, wir aber dencken an den Nahmen des Herrn unsers Gottes. Sie sind nieder gestürtzt und gefallen, (ihr Vertrauen hat sie betrogen) wir aber stehen aufgericht; weil wir uns auf den lebendigen Gott verlassen haben, Pf. XX. 8. Es können sich Zufälle ereignen, da Rosse und Wagen zu Rettung des Menschen viel zu schwach sind, und da Niemand als Gott alleine helffen Man. Und Pf. XXXVII. 40. stehet die tröstliche Verheissung: Der Herr wird ihnen beystehen, und wird sie erretten, er wird sie von den Gottlosen erretten und ihnen helffen, DENN sie trauen auf ibn.

Und damit uns David das Vertrauen auf Gott desto nachdrücklicher anpreise, so hat er Pf. LXII. die Seligkeit solches Vertrauens, und die Unseligkeit derer, die sich auf Menschen verlassen, gegen einander gehalten. Es heisset daselbst: Bey Gott ist mein Heyl, meine Ehre, der Felss meiner Stärcke, und meine Zuversicht

R

D

de

ficht ist auf Gott. Hoffet auf ihn allezeit, lieben Leute, schuttet euer Hertz vor ihm auss, Gott ist unsere Zuversicht Sela. Nun kommt er auf die Eitelkeit derer, so sich auf Menschen verlassen: Aber Menschen sind doch ja nichts, grosse Leute fehlen auch; sie wagen weniger denn nichts, so viel ihr ift. Er gedencket auch insonderheit des Reichthums: Fället euch Reichthum zu, worauf die Reichen in der Welt zu hoffen pflegen, so hanget das Hertz nicht dran, weil er euch doch in die Länge nicht retten kan. Endlich fasset er beyde Eigenschaften, Liebe und Almacht, zusammen, als worauf als einem unbeweglichen Grunde, der Glaube allein ruhen soll: Gott hat ein Wort geredt, das habe ich etliche mal gehöret, dass Gott allein machtig ist. Und du Herr bist gnadig, und bezahlest einem ieglichen wie ers verdienet.

la

25

d

en

ie

rd

er

nd

ruf

en

fe,

hes

er,

en

ft:

cht

Weil nun der Glaube einen solchen Vorwurff suchet, der beydes mäcktig und gnädig sey, der beydes helsten könne, und helsten molle; so folget unwidersprechlich, dass der ungemisse Reichthum gar unbequem dazu sey, und dass diejenigen, so drauf hossen, denselben gar schändlich missbrauchen.

D 3

Sie

Sie setzen nemlich den Reichthum an Gottes statt. Diesem Gotzen räuchern und opffern sie. Sie hoffen und trauen auf ihn. Sie hängen das Hertz dran, und wenn fich Trübsal erhebet, verlassen sie fich auf ihn. Wenn aber gesagt wird, dass Gott der eintzige Vorwurff unfers Vertrauens feyn folle, fo muss solches nicht anders als in Christo, verstanden werden. Es ift nemlich Gott der Vorwurff unsers Glaubens in Christo. Ohne Ihm ist Gott ein verzehrendes Feuer, zu welchem fich Niemand nahen, geschweige auf ihn fich verlassen kan. Nach dem aber der Mensch durch Christum wieder gerechtfertiget worden, fo erscheinet er nun nicht in seiner eigenen, fondern in Christi Gerechtigkeit, und darff in ihm ein freudiges Vertrauen zu Gott fassen.

Von diesem Almächtigen und Gnädigen Gotte heisst es im Texte, dass ER uns dargebe allerley reichlich zu geniessen. Welche Beschreibung unser Vertrauen zu ihm noch mehr erwecken soll. Der Gläubige nimmt alles, was er von geist und leiblichen Gütern geniesset, auch so gar das tägliche brodt, als Gaben an, die ihm von Gott

W

ft

Gott in Christo geschencket werden. Und ob er schon in seinem Stande arbeitet, sein eigen Brodt zu essen, fo setzet er doch sein Vertrauen nicht auf sich selbst, oder auf seinen Fleis und Arbeit, sondern auf Gott allein. Er gedencket nicht, das seine Kräfte und seiner Hande Starcke ihm das Vermögen aufsgerichtet haben, fondern schreibet alles dem Herrn allein zu, als der ihm die Kräfte dazu verliehen hat, 5 B. Mos. VIII. 16. Auf diese Weise ist der Mensch treu in feinem Stande, und wird vor allem Vertrauen auf eigene Weisheit, Mühe und Fleiss bewahret. Und hierin bestehet der rechte Gebrauch der zeitlichen Güter. Mancher karget und sparet, und suchet sich mit eigenem Fleisse zu helffen, und kan doch nichts mit alle feinem Kummer und Sorgen gewinnen. Die Urfach ist, weil er zu viel auf sich selbst, und zu wenig auf den fiehet, der uns allein allerley darreichet.

n

A 1-

ge ch

m

rn,

nd

en

als ge-

ler

we-

les,

ern che

von

ott

Wenn der Apostel hinzusetzt, dass uns Gott allerley zu geniessen gebe, so will er dadurch den rechten Gebrauch der zeitlichen Güter noch weiter vorftellen. Diese find uns zum Genuss

und

und Gebrauch, nicht aber zum eigenthumlichen Besitz, gereichet worden: Viel weniger sollen wir sie zum Stoltz und Hoffart, zur Lust und Eitelkeit, missbrauchen, als wodurch wir sie des eigentlichen Zwecks, wozu sie gegeben find, berauben würden. Der Mensch foll die Creatur geniessen, aber es doch bey solchem blossen Genuss nicht bewenden lassen, sondern auch nun seine Gesundheit zum Dienste Gottes, der ihm die Creatur zu geniessen gereichet hat, in Demuth gebrauchen. Er foll gedencken, dass er nicht vom Brodt allein lebe, sondern von allem, das auss dem Munde des Herren gehet. Er foll Gottes nicht vergessen, sondern ihn loben für das gute Land, das er ihm gegeben hat, 5 B. Mos. VIII. 3, 10.

Es gibt aber Gott nicht allein dasjenige, was der Mensch geniesset, sondern auch den Genuss selbst; das ist, dass der Mensch der Creatur mit gesundem Leibe und frölichem Gewissen geniessen könne. Welches abermal eine theure Gabe Gottes, und daher mit thätigem Danck zu erkennen ist.

Nach

ih

A

de

ge

un

mi

fte

he

De Wi

gut

Nach dem nun der Apostel den rechten Gebrauch der zeitlichen Güter in Absicht auf Gott, beschrieben hat; so zeiget er nun auch den rechten Gebrauch derselben in Absicht auf den Nachsten. Er erzehlet auch hier verschiedene Arten, wie die Reichen ihren Reichthum auf eine Gottgefällige Art anwenden sollen. Wir wollen selbige

kürtzlich durchgehen:

,

n

h

h

n-

ne

er

oll

dt

das

et.

on-

das

111.

das-

Ton-

ist,

isen

mal

aher

t. 7

Jach

Erstlich gebeut der Apostel, dass die Reichen sollen Gutes thun, oder Gutes wircken. Dieses Gebot ist gegeben in Absicht auf den Nachsten. Dem HERREN felbst kan der Reiche nicht eigentlich Gutes thun, wohl aber dem Armen und durfftigen, den Gott zu ihm schickt, um an seiner statt die Almosen einzusammlen. Diesem foll der Reiche Gutes thun. Er foll nicht gedencken, es sey gnug, dass er dann und wann einen guten Gedancken, oder mitleidigen Eindruck über des Nächsten Elend empfinde, ob er ihm schon hernach keine thätige Hülffe leifte. Der Reiche foll nicht allein gute Wündsche und Worte, sondern auch gute Thaten und Wercke ausstheilen, und also nach des Apostels Befehl, Gutes

Gutes thun. Er soll gedencken: Dieweil mich Gott nicht mit bloffen Worten abgespeiset, sondern mir Küch und Keller ohne alle mein Verdienst gefüllet hat, so will ich nun auch eben so gesinnet seyn, und dem armen Nächsten auf eine thätige Weise die Hand bieten.

Wer dieses nicht thut, der fället unter Jacobi Aussfpruch Cap. II. 16. Wenn iemand sprache: Gott berathe euch, warmet euch und fattiget euch; gabet ihnen aber nichts, was des Leibes Nothurfft ift, was bulffe sie das? Es ware solches eine Anzeige eines todten Glaubens, der insgemeyn wohlfeile Worte und leere Wündsche machet, aber mit der That wenig beweiset. Er bleibet doch ein todter Glaube, und die Wündsche, die er thut, sind eben so todt, als der Glaube felbst, auss welchem sie fliessen. Wie können aber todte Wercke einem lebendigen Gotte gefallen, wie der Herr im Texte genennet wird? Wer daher mit seinem Reichthum Gutes thun will, der mus erstlich selbst gut werden, auf dass seine Wercke in solcher Ordnung dem Herren gefallen mogen.

fe

g

U

Z

de

rei

fol

Gu

Ch

zun

als Wi

Der Apostel spricht ferner, dass sie reich seyn in guten Wercken. Er will sagen: Weil die Reichen an zeitlichen Gütern reich sind, so sollen sie sich auch besteissigen, dass sie reich werden an guten Wercken. Sie sollen ihren geistlichen Reichthum durch rechten Gebrauch des zeitlichen vermehren. Es foll eine gewisse Proportion sempfanget, und dem das er aussleget. Wer vielen Reichthum hat, der foll auch in Wercken der Liebe desto reichlicher aussfliessen. Es heiset auch hier: Welchem viel gegeben ist, bey dem wird man viel sachen. Und welchem viel befohlen ift, von dem wird man viel fordern. Wie aber der Mensch insgemeyn nach und nach reich wird, und feinen Schatz durch beständigen Zusatz vermehret; so foll er auch, wie in andern Tugenden, also insonderheit in Wercken der Liebe, immer reicher und eiffriger werden. Er foll nicht nur nicht müde werden Gutes zu thun, sondern in Aussübung Christlicher Liebe von Tage zu Tage zunehmen. Er soll so viel Gutes thun, als ihm immer müglich zu thun ist. Wie der Mensch nach der Natur be-

lie-Ten nir er-

ich ien die

let 16. the b;

bes Es en

ile. et,

et. e, nd

is en en

te it er

uf d-

gierig ist, seine zeitlichen Güter zu mehren; so soll er nach der Gnade in guten Wercken noch fleisfiger seyn, auf dass die Gnade der Natur vorlauffe.

Hieher gehöret der Apostolische Befehl 1 Cor. XVI. 2. Ein ieder foll einlegen, nach dem es ihm wohlgehet, oder nach dem er vom Herrn gesegnet ift. Dasselbe bekräfftiget der Heyland Luc. XI. 41. Gebet Almosen von dem das da ift, oder, nach dem ihr nach eurem ietzigen Einkommen vermöget. Woraus erhellet, dass es nicht eben in eines ieden Willen und Wahl stehe, wie viel oder wenig er geben wolle, fondern dass er der Apostolischen Vorschrift hierin nachkommen musse. Die liebreichen Macedonier sollen uns zur Nachfolge dienen. Sie werden von Paulo gerühmet, dass sie nach allem Vermögen, und über Vermögen in ihrer Steuer willig gewesen seyn. Auf diese der Weise wurden sie reich in guten Wercken wiewohl sie selbst sehr arm waren nicht:
2 Cor. VIII. 2, 3. Welches Exempe lehret, dass auch Arme in Liebes Wercken reich werden können, und ar all dass solche Tugend nicht an die Rei Armus chen allein gebunden sey. Weil nem Wahrus lich der Herr wicht der Herr wic lich der Herr nicht fo wohl auf die de äusser llein

de dô die Seg

ä

em del Ora Seg ver Got

fo v thut Wel terey

bilde

Hi

äussere Gabe, als auf die innere Freudigkeit sihet, so können beydes Arme und Reiche solches Segens sich theil-

haftig machen.

r

i-Is

es ie

n-1

Te.

Wenn man dieser Apostolischer Ordnung nachlebte, und ein ieder n dem er hat, dem dürfigen hilfe; fo dorften der Armen weniger feyn, und die Reichen würden ihr Gut mit mehr Segen besitzen. Wer daher vieles empfanget, und wenig gibt, der handelt wider die Apostolische Almosen-Ordnung, und kan sich des Göttlichen Segens bey seinem Reichthum wenig versichern. Hat der Mensch alles von Gott empfangen, warum halt er denn so viel des Empfangenen zurück, und ns thut als habe er es nicht empfangen? en Welches dann eine heimliche Abgötterey ist, dadurch der Reiche seinem rer eigenen Fleisse wenigstens ein Theil

eigenen Fleisse wenigstens ein Theil
der Güter zuschreibet, und sich einbildet, dass er davon dem Herren
nichts geben dörsse.

Hingegen war jene arme Wittwe
gar anders Sinnes. Sie gab von ihrem
ei Armuth, alles was sie batte, ihre gantze
mid lis den Eigenthums-Herren, dem alles
lein zugehöre. Sie war reich in
E

E

guten

guten Wercken mitten in der zeitlichen Armuth; da mancher Reicher bey dem Uberflus zeitlicher Güter an guten Wercken fehr arm bleibet. Ja viele haben sich bey ihrem Reichthum dermassen verdorben, dass sie bey Häuffung des zeitlichen Vorraths immer liebloser werden. Je mehr sie gewin-nen, ie weniger theilen sie mit. Je mehr sie ihre Güter erweitern, ie mehr verschliessen sie ihr Hertz: Welches wir billich als ein besonder Gericht über die Reichen anzusehen haben; in dem sie durch ihre Lieblosigkeit fich aller der Verheissungen unfähig machen, die einem liebreichen Hertzen geschencket find. Es ist auch eine Anzeige, dass ihr Reichthum im Fluche, und nicht im Segen zusammengebracht fey.

Bey dem Gebote, Reich werden in guten Wercken, haben wir uns auch billich der Vortrefflichkeit guter Wercke zu erinnern. Sie sind der Gläubigen Reichthum. Wie nun die Kinder der Welt den zeitlichen Reichthum hochhalten, dem selben nach jagen, und davon immer mehr an sich zu ziehen suchen; so sollen auch die Gläubigen den Werth des geistlichen Reichthums recht

R

de

mehren trachten. Dass wir dem zeitlichen Reichthum so sehr nachhängen,
kommt daher, weil wir von der Vortrefflichkeit des himmlischen Reichthums so wenig erkennen: Daher
denn auch kein Wunder ist, dass wir
uns so wenig bekümmern, desselben
habhast zu werden. So bald aber hier
der Seele die Augen aufgehen, so
spricht sie mit Paulo: Ich achte alles
sur Schaden gegen der überschwenglichen
(vortrefflichen) Erkentnis Jesu Christi,
und achte alles für Dreck, auf dass ich
Christum gewinne. Phil. Hl. 8: Hier
heist die Erkentnis Christi ein alles
übertreffender Gewinn.

e

r

1-

e

ır

es

ht

i;

ig

en

n-

ne,

ht

1112

ich

ke

gen

der

ch-

und

hen

gen

ms

cht

Von den Corintbern spricht Paulus, dass sie an allen Stücken reich gemacht seyn, an alter Lehre und in aller Erkentniss, i Cor. I. 5. Für die Epheser bittet er, dass sie erkennen mögen, welches sey der Reichthum des herrlichen Erbes an den Heiligen. Welches zeiget, dass wir die Erkentniss dieses Reichthums nicht von Natur haben, sondern durch die Gnade erlangen müssen: Es ist ein Reichthum der Gnade, und ein Reichthum der Herrlichkeit, Eph. I. 7, 18. Es ist ein Reichthum Christi, Cap. III. 8.

Der Heyland redet auch von Schätzen, die wir im Himmel sammten sollen, Matth. VI. 20. Sonderlich gehöret hieher der Reichthum Christlicher Liebes-Wercke, deffen der Text gedencket. An allen diesen Evangelischen Gnaden-Schätzen bemühet sich der Gläubige immer reicher zu werden. Wie aber fein Leben hier mit Christo in Gott verborgen ift, fo wird auch fein geistlicher Reichthum hier wenig erkannt. Er wird aber in jener Herrlichkeit offenbar werden, wenn Christus sein Leben sich offenbaren wird. Indess wird er nicht mude Gutes zu thun. Alles was ihm zu handen kommt, das thut' er frisch und mit Fleis. Je mehr er Gutes thut, je reicher wird er. le mehr er mittheilet, ie mehr gewinnet er. Und dieser Reichthum ist ihm im Himmel, als ein sicheres Capital, beygeleget, wo er von aller Gefahr frey bleibt, und wo ihn die Diebe nicht rauben können.

Ferner spricht der Apostel von den Reichen, dass sie sollen Gerne geben. Dieses solget auss dem Vorigen. Wer seinen Reichthum in guten Wercken suchet, der wird auch willig im Geben seyn, auf dass er seinen Reichthum

della

ill

N

ge

ge

Κı

flie

Z

Go

die

will

Ab

eine

W

Bur

icha

Es

desto eher vermehre. So weit muss der fromme Reiche kommen, dass er durch die Gnade eben so willig werde andern zu geben, als er von Natur ist von andern zu nehmen. Wenn aber der Apostel erfordert, dass der Reiche in dieser Welt soll gerne geben, fo wird dadurch aller Unwille und Zwang verboten, und eine Christliche Freudigkeit eingeschärffet. Dieses ist an Seiten des Gebers eine fo nöthige Eigenschaft, dass ohne dieselbe keine Almose dem Herren gefallen mag. Es ist daher das Almosen geben nicht ein Werck des Gesetzes, sondern des Evangelii. Es soll nicht auss dem Triebe gesetzlicher Dreuungen, sondern aus Kraft evangelischer Verheissungen herfliessen. Nicht mit Unwillen, oder aus Zwang, denn einen frolichen Geber hat Gott lieb, 2 Cor. IX. 7.

0

h

-

15

fs

n.

as

hr

Je

et

m

y-

ey

u-

en

en.

er

en

en

m

10

Schon im Alten Testament musten die Gaben zum Ban des Tempels mit willigem Hertzen gebracht werden: Aber auch diese Freywilligkeit war eine Gabe Gottes, 1 Chron. XXIX.14,17. Wie vielmehr solle solches im Neuen Bunde geschehen, da der Geist der Kindschaft im reichern Maasse gegeben ist. Es sollen nun von den Glaubigen die

E 3 Ströhme

Strobme lebendiges Wassers auf eine unge. zwungene Art, flieffen. Es soll ihre Speise seyn den Willen Gottes zu thun. Und wie alle Christliche Pflichten auss freudigem Hertzen gehen sollen; so soll insonderheit die Pflicht gegen Arme auss solchem Grunde geschehen. Der Reiche foll gerne geben. Christus prüset dabey unsere Liebe, ob sie auch rechter Art sey. Denn weil Christus dasjenige, was wir einem feiner Geringsten thun, als ihm felbst gethan, ansihet, so foll solche Betrachtung zu Wercken der Liebe uns desto williger machen. Wer wolte Christo nicht gerne geben, wenn er uns um eine Gabe ansprechen solte?

D

di

fn

W

Li

de

G

Re

lic

W

fol

Wi

hei

Ali

Er

nic

nic

fone

den

thu

vor

Liel

Reid

Wer aber nach diesem Besehle des Apostels gerne gibt, der wird auch ohne Verzug geben. Er thuts ie eher ie lieber, weil er es gerne thut. Er spricht nicht gehe hin und komm wieder, morgen will ich dir geben; (Sprüch. III. 28.) sondern er thut es heute, weil er nicht weiss, was morgen seyn wird. Wer erst ansängt aufzuschieben, der wird auch bald zu dem Abschieben kommen, und endlich den Armen gantz ohne Hülste lassen. Wer gerne gibt, der gibt auch zu aller Zeit, und bey aller Gelegenheit. Er thut Gutes, weil er eine gelegene Zeit

Zeit hat, Gal. VI. 10. Er bespricht sich nicht mit Fleisch und Bluthe, ob er auch geben solle. Dort heisst es 5 B. Mos. XV. 11. Du solt deine Hand gegen den Durstrigen weit austhun, d. i. Du solt dir die Almosen nicht auss der Hand zwingen lassen, sondern wie die Hand frey und ungezwungen aufgehet, so willig soltu dich auch in Wercken der Liebe erweisen. Und dis ist ein Stück des rechten Gebrauchs der zeitlichen Güter.

Der Apostel besielet weiter, dass die Reichen von dieser Welt sollen Behülflich seyn. Sie follen aussfliessen in Wercke der Liebe. Hertz und Hand foll zum Ausstheilen erweitert seyn. Es wird aber mit diesem Worte insonderheit angedeutet, dass der Reiche seine Almosen nicht enge einschrencken folle. Er foll nicht allein diesem und jenem. nicht allein Verwandten und Freunden. nicht allein Bekanten und Lands-Leuten, sondern obne Ausnahme allen und ieden, die seiner Hülffe gebrauchen, Gutes thun. Der Reiche hat ein weites Feld vor sich, das er mit dem Saamen der Liebe bestreuen kan. Einem frommen Reichen ist kein Ort so weit entlegen, und

S

e

bt

en n-

ht

er

ch

nd

fe

ch

it.

ne

it

und kein Frembelling so unbekant; dem er nicht gerne behülflich seyn wolte.

Aus diesem Grunde werden die Almosen einem Saamen verglichen, und die wirckliche Barreichung dem Saen. Brube fae deinen Saamen, und lafs deine Hand des Abends nicht ab, Pred. XI.6. Wobey etliche erbaulich erinnern, dass die Gutthätigkeit eines Christen sich weit erstrecken und aussbreiten solle. Wie ein verständiger Ackermann seinen Saamen nicht auf einen Klumper wirfft, fondern ihn in die Nahe und Ferne, so weit er reichen kan, ausstreuet; so thut auch der fromme Reiche in Wercken der Liebe Erbarmung. Wo Noth ist da ist seine Hülffe. Nicht dass er alles ohn Unterscheid und unbedachtsamer Weise hinweggebe, sondern in Christlicher Klugheit, Personen, Zeit und Umftande erwege, wenn, wie und wo es am besten angewandt sey. Auf diese Weise gibt er dem einem viel, dem andern wenig, ie nach dem ihm die Noth eines ieden kund wird.

Hierin find uns die Apostel selbst vorgangen, die das Geld in einer bequemen Ordnung ausstheileten, und einem ieden gaben, was ihm noth war, Ap.

Gesch.

71

di

te

K

da

lic

ge

fur

me

feh

abe

in

daf

noc

mer

bruder-

Gesch. IV. 35. Je besser nun der Acker ist, auf welchen der Saame der Liebe fällt, ie edler ist auch die Frucht, die drauss wächset. Doch soll kein eintziger Armer schlechterdings von der Hülste des Reichen ausgeschlossen werden. Je weiter sich die Liebe erstrecket, ie mehr wird sie der Liebe Gottes verähnlichet, als der seine Sonne lässet ausgehen uber die Bösen und über die Guten, und lässet regnen über Gerechte und Ungerechte, Matt. V. 45.

S

n'

n

d

-

e.

d

le'

r-

n-

g-

r-

en

bt

g,

en

At:

e--

p.

ħ.

Der Grund dieser Communication, oder gemeynschaftlichen Liebe ist der Glaube an Christum. Hiedurch wird die Seele mit Christo, als dem gesegneten Haupte der Kirche verbunden. Kraft dieser Vereinigung wird sie dann auch mit allen Heiligen in gliedlicher Liebe vereiniget. Hierauss folget nun freylich, dass diese Liebe sich furnemlich und erstlich auf die Frommen erstrecke, als die untereinander fehr innig verknüpffet find: Es foll aber dann auch diese brüderliche Liebe in die gemeyne Liebe aussfliessen, also dass wir auch diejenigen, die der Gnade noch nicht theilhaftig find, in erbarmender Liebe tragen, und sie durch Wohlthun gewinnen. Wo nun beydes die

brüderliche und gemeyne Liebe in der Wahrheit gegründet ist, da wircket sie ein solch Mitleiden im Menschen, dass er Kraft desselben des andern Elend in gewisser Maass an sich ziehet, und es dem Nechsten tragen hilfst. Dieses ist der Apostolischen Ermahnung gemäs. Gedencket der Gebundenen als die Mitgebundene; und derer, die Trübsal leiden, als die ihr auch noch im Leibe lebet, Ebr. XIII. 3. Derselbe Apostel rühmet auch die Ebräer, dass sie mit seinen Banden Mitleiden gehabt hätten, Cap. X. 34.

## Der Dritte Theil.

Wir kommen nun zu den Gründen; die uns zu fleistiger Ubung solcher seligen Pflicht bewegen sollen. Der Apostel hat davon im Schlusse des Textes diesen kräftigen Aussdruck: Dass sie Schätze sammlen ihnen selbst, einen guten Grund aufs zukünstige, dass sie ergreissen das ewige Leben. Oder: Ihnen selbst einen guten Grund, als einen Schatz, aufs künstige legen. Hier wird eines Schatzes und Grundes gedacht, der aus obigen Wercken der Liebe soll gesammlet und geleget werden. Ist eine Rede, die manchen

n

de

VE

W

G

lie

th:

Ch

gel

n

t,

t.

1-

n-

r,

ch

r-

ers

en

len;

her Der

des

ck: inen er-

onen at Zi

cha-

gen

und

die

chég

mancher nicht würde vor Orthodox passiren lassen, wen sie nicht ein Apoftel gebraucht hätte. Es ist aber die Meynung nicht, als ob gute Wercke ein Grund waren, worauf man die Seligkeit bauen, oder diese dadurch verdienen folle. Keinesweges! Der Grund, worauf unser Heyl rubet, ift JESUS CHRISTUS, ausser welchem Niemand einen andern legen kan, und den wir allein mit einem lautern Glauben annehmen müssen. Es ist aber in der Schrift nicht ungewöhnlich, dass dem Gebaude (den Wercken) dasjenige beygeleget werde, was sonst dem Grunde, (dem Glauben) eigentlich zukommt.

Nebst dem wird an diesem Orfe von dem Grunde des Rechtsertigenden Glaubens gar nicht gehandelt, sondern nur der herrliche Gnaden-Lohn angedeutet, der den Wercken der Liebe versprochen ist. Dass aber auf die Wercke der Gläubigen ein solcher Gnaden-Lohn solge, ist auss vielen lieblichen Verheislungen, die den Gutthätigen vorgestellet sind, offenbar. Christi eigene Worte Marth. XXV. 34. geben davon ein stattliches Zeugniss:

Wel-

Welches auch Paulus bestätiget Ebr-VI. 10.

Es nennet aber der Apostel solche in Göttlicher Ordnung gethane Liebes-Wercke einen Grund, d. i. eine solche beständige Sache, die nicht leicht von Wind und Wetter über einen Hauffen geworffen wird. Vorher hatte er den Reichthum ungewiss genennet, und dem man daher wenig zu trauen habe : Jetzo aber will er, dass man dadurch einen Grund aufs künftige legen solle. Es ist also müglich, dass durch den Reichthum viel Gutes gethan, ja ein rechter Grund geleget werden konne, wenn nur derjenige, der ihn besitzt, die dazu erforderte nöthige Weisheit hat. Es ist aber doch der Reichthum an sich selbst der Grund nicht, sondern der gute Gebrauch, wozu er gezogen wird. Durch Gutes thun, durch Reich werden in guten Wercken, durch Geben und Mittheilen, wird der sonst ungewisse Reichthum zum unbeweglichen Grunde gemacht, und in eine folche Sicherheit gesetzt, dass er in jener Welt soll gewiss wieder gefunden werden. Welche Betrachtung uns in Christlicher Gutthätigkeit desto eiffriger machen foll. Wir

Wir können diesen Grund mit einem Capital vergleichen, welches dem Menschen in der Ewigkeit als eine Beylage beybehalten, und mit einem trefflichen Interesse belohnet wird. Es setzt der Apostel hinzu, dass dieser Grund aus Künstige solle geleget werden. Etliche verstehen durch das Künstige die Ewigkeit, in welcher der Gutthätige seine Almosen, als ein unvergängliches Erbe, wieder empfangen soll: Weil aber der Text in allgemeynen Worten vom Künstigen redet, so kan man auch alle diesenigen Aenderungen, die den Lebendigen noch künstig sind, mit dazu ziehen.

:he

es-

he

on

Fen

len

em

be:

rch

olle.

den

ein

nne,

itzt,

heit

hum

fon-

ge-

urch

urch

fonst

egli-

eine

r in

ge-

tung

desto

Wir

Hieher gehören die geist- und leiblichen Gerichte, die in den letztern Zeiten kommen sollen: Als da sind im Geistlichen, versührische Geister, falsche Christi und falsche Propheten, die durch ihren Schein viele berücken werden. Wer nun in eintfältiger Liebe wandelt, und auch bey dieser Pflicht die Liebe zur Wahrheit annimmt, den wird der Herr für der Kraft solcher Irrthümer bewahren. Hieher gehören auch im Leiblichen allerley Straff-gerichte und Plagen, so sich über die Bösen ergiessen, und vieleicht auch viele Fromme berühren werden; denen sie aber doch zum besten dienen,

F

und ein heylsames Creuze werden sollen. Das Gewisseste so uns noch künftig ist, ist wohl das Krancken-Bette sampt dem folgenden Todte und Gerichte. Alsdann werden die im Glauben gethane Liebes-Wercke dem Krancken und Sterbenden eine füsse Erquickung geben. Nicht als ob er dadurch einen Trost verdiene, sondern weil er das gnädige Wort so vieler Verheisungen im Glauben ihm zueignet. David versichert, dass der Herr den Sutthatigen auf seinem Siech-Bette erquicken, und wie ein fleisliger Warter, ihm das Bette machen werde, wie etliche die Worte Pf. XLI. 3. übersetzen. aber liebreichen Hertzen bey dem künftigen Gerichte vor ein Trost bevorstehe, davon hat der Herr felbst Matth. XXV. gewaltig gezeuget. Doch ist das Beste noch immer zurück : Dass sie ergreiffen das ewige Leben. Es ist also möglich, ob es schon schwer ist, dass die Reichen das ewige Leben erlangen. Die Gnade kan und will endlich über alle Hinderniffe siegen, die sonst dem Reichen im Wege liegen, und ihn von Ergreiffung des ewigen Lebens abziehen.

Und nun ihr Reichen sehet denn drauf, dass ihr der Apostolischen Lehre gehor-

fam

na

ev ni

Re

bra

n

n

n

15

n-

er

et.

en

ui-

m

lie

Tas

nf-

he,

V.

efte

ffen

das

kan

nisse

ege

des

auf,

or-

sam werdet, und allen Missbrauch zeitlicher Güter verleugnet. Paulus wuste wohl, wie harthorig die Reichen feyn, wenn sie die Lection vom rechten Gebrauche des Reichthums lernen sollen. Gelinde und sansste Worte wollen hier nicht zureichen. Desswegen spricht er: Gebeut den Reichen. Er foll ihnen diese Lehre mit Nachdruck als ein Göttlich Gebot einscharffen, auf dass sie am Tage des Gerichts nicht sagen können, sie haben nicht gewust, worin der rechte Gebrauch der zeitlichen Güter bestehe. Dieses solte Timotheus gebieten, aber nicht in seinem eignen Nahmen, als welches wenig Kraft haben würde, sondern im Nahmen des Herrn, von dem Paulus, wie fein gantzes Evangelium, also auch insonderheit dieses Gebot vom rechten Gebrauche des Reichthums, empfangen hatte.

Es ist nicht ein blosser Rath den hier der Apostel gibt, sondern ein Gebot, dem der Reiche verbunden ist nachzukommen, wenn er anders das ewige Leben ergreissen will. Es stehet nicht in seinem Willkühr, ob er den Reichthum also brauchen, oder nicht brauchen wolle; sondern es ist ein F 2 Besehl

Befehl des Herrn, dessen Haltung ihm bey Verlust der ewigen Seligkeit oblieget. Dort befahl der Herr dem Felsen, und er gab Wasser: Er gebot den Wolcken, und sie regneten Brodt: Warum solten denn eure Hertzen unempfindlicher seyn als Felsen und Wolcken, die nach ihrer Art dem Worte des Herrn gehorsam waren?

b

fe

61

fc

de

de

mi

gil

dat

mä

geg

von

abe

Mer

erfo

WO

Mor

best

fche!

Der Apostel, der sich sonst allen gefällig, ja um Jesus willen sich andern zum Knechte machte, konte auch seine Apostolische Macht, als ein Botschafter Christi, sehen lassen, wenn es die Ehre Gottes, und der Menschen Heyl erfor-Wenn alsdann sein Bitten und Flehen nicht durchdringen wolte, fo gebot er : Er straffie mit gantzem Ernft, und eifferte mit einem Göttlichen Eiffer. So macht ers auch hier in dem Gebot, das er den Reichen durch Timotheum geben lässet. Welches beydes seinen Ernst zeiget, die Reichen zu gewinnen, und seine Apostolische Freudigkeit, nach welcher er ihnen ohne Menschen-Furcht solches bezeuget. Wer daher fortfahret seinen Reichthum zu missbrauchen, und darin wider des Herrn Gebot zu handeln, der wird sein Gericht tragen, wer er auch ist. Wolte

Wolte jemand sagen, dass auch die Heydnischen Moralisten viel feine Lehren vom Missbrauche und rechtem Gebrauche des Reichthums gegeben hätten, und dass daher des Apostels Befehl nichts neues und sonderliches in sich fasse; so wird zwar solches in gewissem Maass gerne gestanden, weil der Missbrauch des Reichthums bey vielen so gross ift, dass ihn auch die Vernunft felbst zum Theil einsehen kan. Es bleibt aber doch ein groffer Unterscheid zwischen dem Gebote Gottes, und scheinbaren Vernunfts-Regeln der Heyden. Wenn Gott, so zu reden, mit einer Hand ein Gebot gibt, fo gibt er auch mit der andern die Kraft. dasselbe in einer dem Evangelio gemässen Ordnung zu halten: Da hingegen der Heyde zwar feine Worte von dieser und jener Tugend machet; aber wenn es zum Halten kommt, den Menschen im Stich lässet, und die dazu erforderte Kraft nicht geben kan. Und wo bleibt nun die Frucht so vieler Moralien, wodurch man das Laster bestreiten, und die Tugend dem Menschen anpreisen will?

r

n

-

e

0-

er

es

in

Dieses Gebot, das hier den Reichen gegeben ist, ist so viel nothiger, ie weniger derselben sind, die den Reichen beschlen können. Wer will dem Reichen Gebote geben, der da meynet, er sey über alle Gebote hinüber? Er hat sich hinter den Reichthum, als eine hohe Mauer, dermassen verschantzet, dass man ihm nicht leicht beykommen kan. Verübet der Reiche gleich noch so viele Unordnungen, die man an Armen als schreyende Sünden bestraffen würde; so gehet er doch frey aus, weil er reich ist.

Nebst dem sind sehr wenige, die den Reichen ermahnen, geschweige des Apostels Befehl ihm vorhalten wollen. Der eine fürchtet den Reichen, auf dass er ihm nicht schade: Der andere schmeichelt ihm, auf dass er seiner geniesse. Thut der Reiche das geringste Gute, so wird es vom Schmeichler als eine ungemeyne That gepriesen: Begehet er aber noch so viel Boses, so wirds entschuldiget, weil er reich ist. Also ist dem Reichen fein Reichthum auch in diesem. Verstande eine hohe Mauer, wodurch allen heylsamen Vermahnungen, straffungen straffungen und Geboten der Weg ver-

leget wird.

1-

e

n, le

er t.

en

es

n.

inei-

ge-

ch-

ge-

iel reil

nen er-

rch Be-

gen

Wenn es auch bissweilen scheinet. als wolte der Reiche nach Pauli Befehl Gutes thun, so wird man doch selten fehen, dass es aufs einem lautern Grunde geschehe. Bissweilen wird er durch diese oder jene Staats-Maximen dazu beweget: Bissweilen gibt er den Armen, um sich bey andern in guten Credit zu fetzen: Bissweilen thut ers bloss auf Vorsprache anderer, denen ers nicht wohl abschlagen kan; da ers auf ein ander mal aufs Verdruss thut, auf dass er des vielen Solicitirens und Supplicirens abkomme. Bissweilen wirfft er dem Armen etwas zu, auf dass sein Werck als eine genereuse That gepriesen werde: Bisweilen lässt er den Armen etwas bey seinem Todte, da er ihnen im Leben nichts geben wollen. Er thut es nun, um bey der Nachwelt einen guten Nahmen zu hinterlassen, da er doch bey Verständigen nur ein Denckmaal seines beharrlichen Unglaubens zurück lässet. Und was dergleichen unlautere Absichten mehr sind, wodurch er sich in der Ewigkeit alles Gnaden-Lohns unfähig machet. Mit

Mit den Personen, denen der Reiche noch etwas Gutes thut, gehet es insgemeyn nicht besser. Wenn ja noch iemand eine Gabe von ihm empfänget, so kommts doch selten an den rechten Mann. Wenn höret man wohl, dass Christus in seinen armen Gliedern von dem Reichen gespeiset werde? Und wie kan er diesen Gutes thun, da er sie nicht kennet, auch nicht zu kennen begehret? Viele der heutigen Reichen wollen ihnen die Armen kaum fo nahe kommen lassen, als dort Lazarus dem Reichen war, als er vor feiner Thur lag. Und auf diese Weise verlieret der Reiche den herrlichen Segen, dessen er sich durch freundliche Pflege der armen Glieder Christi könte theilhaftig machen. Er sammlet keinen Schatz aufs künfftige, und leget keinen Grund in die Ewigkeit, der ihm bleibe, wenn aller andere Vorrath zu Trümmern gehet: Daher er endlich den Missbrauch, den er hier mit dem Reichthum getrieben hat, zu spät

Es mussen aber doch diejenigen, die, in Vergleichung mit andern Reichen, nur wenig Güter besitzen, diese Lehre vom rechten Gebrauche des Reich-

bereuen wird.

thums.

De Ch

bil

or or

or

ger

lie

We

All

eni

Not

int

rm a

Hä

inte ehr

ind

en.

rbe

rne

Tobi

eine

piel,

ib .

e h

'n

S

n ?

1,

u

n

m

a-

ife:

en

he

te

ei-

get

er

th

id-

nit

pät

hums, nicht gantz von sich abschieben. Der natürliche Mensch, dem das wahre Christenthum ohne dem eine Last ist, pildet sich immer ein, dass das Wort on Buss und Bekehrung nicht ihn; ondern andere angehe. Wenn inonderheit vom Missbrauche zeitlicher Guter, und von der Pflicht gegen Arme, eredet wird, fo dencket er flugs an lie fehr Reichen, und meynet, das Wort treffe diese allein und nicht ihn. Allein wenn nach der Schrift alle dieenigen reich sind, die etwas über die Nothurst besitzen, so dörfte man auch mter denen, die in ihren eignen Augen rm find, noch viele Reiche antreffen. a auch diejenigen, die mit ihren Händen sich nehren mussen, gehören inter die Reichen, wenn sie gegen die ehr Armen, die Krüppel, die Lahmen nd gantz Erschopfte gehalten weren. Solche sollen nicht nur deswegen rbeiten, dass sie sich selbst ehrlich mehren, fondern auch, dass sie nach Pauli Befehl, dem Dürftigen geben en, onnen. Dahin zielet auch der alte ei- lobias mit der Ermahnung, die er ese einem Sohne gab: Cap. IV. 9. Hastu ch- viel, so gib reichlich; hastu wenig, so ib doch das wenige mit treuem Hertzen. ms, Denn

Denn du wirst fammlen einen rechten Lohn in der Noth.

Und ist es nun nicht eine grosse Gnade, dass die Reichen mit einem so hinfalligen Dinge als der Reich. thum ist, dennoch einen Schatz im Himmel sammlen können? Wer hier des Apostels Gebot gehorchet, der kan den ungewissen und betrieglichen Reichthum gewiss und wahrhaftig machen, und ihn durch Gutes-Thun vom Untergang retten: Da im Gegentheil der gemissbrauchte Reichthum ihm unter der Hand zerrinnen, und ihn, wo nicht eher, doch im Todte, gewiss verlassen wird,

Etliche haben bemercket, dass unter allen Christlichen Tugenden die Lieb-Thatigkeit gegen Arme, mehr als einige andere, mit dem Nahmen des guten Wercks in der Schrift aussgedruckt werde; und dass solches geschehe, die Vortrefflichkeit dieser Tugend vor andern uns vorzustellen. Also wenn uns die Pflicht gegen Arme befohlen wird, so heisst es, wir sollen Gutes Thun und Gutes Wircken, Gal. VI. 9, 10. Luc. VI. 35. Ebr. XIII. 16. Da sich zwar im Grund-Texte verschiedene Worte finden, so aber alle in der Sache selbst

über-

ü

d

G

d

e

d

t

P

C

10

b

E

d

Z

W

eı

ti

ir

tl

k

n

w

bo

m

h

br

R

übereinkommen. Hieher gehöret auch das Gebot im Texte, darin den Reichen die Pflicht der Liebe durch das Wort Gutes Thun anbefohlen wird. Wer dieses bey sich erweget, dem wird es mit der Zeit recht angenehm werden, dass er Armen und Elenden mit

thätiger Hülffe beyspringe.

le

m

b.

m

er

er

en

ig m

eil

m n,

(s

er

eb-

als

les

kt

die

an-

ins

rd;

nd uc.

ar

bst

er-

Es gehöret aber doch diese gantze Pflicht in die gegenwartige Zeit, welches uns daher desto fleisliger machen foll fie ausszuüben, weil wir noch Zeit haben. Denn ob zwar die Liebe in Ewigkeit währen wird, so ist doch das eigentliche Almosen-geben an die Zeit verbunden, und wird mit der Zeit seine Endschaft erreichen. Dort werden alle Ausserwehlte auss der unerschöpflichen Quelle der Güte Gottes trincken, und die Frucht ihrer Wercke in alle Ewigkeit effen. Der Reichthum aber, davon der Text redet, kan jene Welt nicht erreichen, oder nach Salumons Aufsspruche micht ewiglich wahren, Sprüch. XXVII. 24. Wir haben nichts in die Welt gebracht, und werden von dem hier zusammen gehäufften Reichthum nichts binausbringen; es sey denn, dass wir den Reichthum in Liebes-Wercke verwandelt durch verewiget haben.

Was den bosen Reichen insonderheit betrifft, so wird ihm der Reichthum nicht nachfahren, wohl aber das bose Gewissen, das er durch Miss-brauch desselben ihm zugezogen hat. Alsdann wird der Reiche fühlen, in was für ein gewisses und ewiges Elend er sich durch den ungewissen und vergänglichen Reichthum gestürtzet habe. Hingegen wird derjenige, der ihn recht gebrauchet hat, alsdan einen Schatz sinden, dessen er sich nicht versehen hätte. Und diesen Schatz hat er Besage des Textes, ihm selbs gesammlet. Wie mancher sammle hier Schätze, und meynet, er famml fie für sich selbst und die Seinigen da er sie doch offt andern lassen, und mit leerer Hand davon gehen mus Alsdann ist verlohren alle seine Ar beit.

Wer aber hier gerne gegeben und mitgetheilet hat, der wird kein Körn gen von allem aussgestreueten Saame verlieren. Nicht das geringste gut Werck, nicht ein Trunck kaltes Wasers, nicht ein Thränlein, (Pf. LVI. 9. auss Liebe Gottes und des Nechste vergossen, wird da verlohren seyn. Es soll dort alles, Capital und Interesse mit reichem Zusatz wieder gefunden werden. Der hier unter so Viele aussgestreuete Liebes Saame hat nun seine völlige Reisse erreichet, und ist zu einer ewig-währenden Erndte aufgewachsen. Solte es auch einem gutthätigen Menschen hier gehen wie dort den bekehrten Juden, denen ihre Güter geraubet wurden, so duldet er doch solchen Raub mit Freuden, und weiss, das ihm eine bessere und bleibende Habe im Himmel beygelegt sey, die Niemand ihm rauben kan, Ebr. X. 34.



G

Beant-

onder-Reichaber Missn hat

und ürtzet e, der Isdani

n, in

Elend

r fich Schatz Felbs mmle

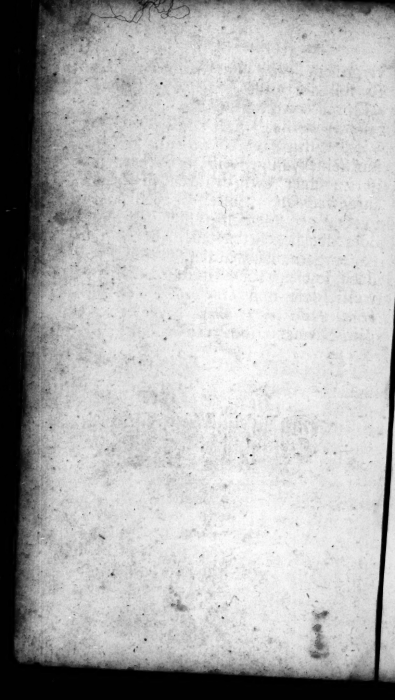
amml nigen n, und n muss

ne Ar

en und Körn Saamei e gut

s Wal VI. 9 echste

vel



# Beantwortung

Verschiedener Einwurffe, welche insgemeyn wider.

den

Rechten Gebrauch zeitlicher Guter

gemacht werden.





### Der I. Einwurff.

Es sind ietzt schwere und gefährliche Zeiten: Man kan den Armen nicht so viel geben, als man vieleicht sonst thun möchte:

#### Antwort:



E gefährlicher die Zeiten find, ie fleisliger soltu in Wercken der Liebe seyn, weil du nicht weisst, wie lange du Zeit und Vermögen dazu

haben werdest. Alles was dir vorhanden kommt zu thun, das thue mit Macht, Pred. Sal. IX. 10. Wen dir eine Gelegenheit Gutes zu thun, aufkosset, so ergreisse dieselbe, und lass dich durch keinen Ausschub davon abhalten. Du sprichst, dass gefährliche Zeiten dich

hindern: Wie aber, wenn sie noch gefährlicher werden solten! Daher ermahnet Paulus: Als wir Zeit haben, To laffet uns Gutes thun, Gal. VI. 10. Und der Prediger spricht: Theile auss unter sieben und achte: Lass deine Almosen nicht enge eingeschrenckt, fondern mehrern mitgetheilet werden. Die Ursach setzt er hinzu: Denn du weisst nicht, was für Unglück auf Erden kommen wird; was noch für Trübsal und Elend, Jammer und Noth einreissen werde. Was du ietzt fiheft, find vieleicht nur Vorboten, aber die Gerichte felbst find noch nicht da. Derohalben eile und thue Gutes.

Wenn eine feindliche Armee heranrücket, so raffen die Erndter alles Korn zusammen, und schleppen es in die Festung, auf dass es nicht in der Feinde Hande gerathe. Thue du dasselbe mit deinem Guth. Was du davon den Armen gibst, das bringestu in Sicherheit, wenn alles andere in Gefahr schwebet. Die Barmhertzigkeit zu den Armen wird dir mitten in gefährlichen Zeiten einen empfindlichen Trost geben, nach Ps. CXII. Wohl dem, der barmhertzig ist, und gerne leihet : e

:

k

h

d

zt

n,

ch ue

n-

les

in

ler

du

du

stu in

ig-

ten nd-

ZII.

erne

et :

leihet: Wenn eine Plage kommen will, so fürchtet er sich nicht, sein Herez hoffet unverzagt auf den Herrn. Seine Liebthätigkeit wird v. 9. also beschrieben : Er streuet aus, und gibt den Armen seine Gerechtigkeit bleibet emiglich, sein Horn wird erhöhet mit Ehren. Und abermal: Wer sich des dürftigen annimmt, den wird der Herr erretten zur bofen Zeit, Pf. XLI. 2. Dergleichen Verheissungen finden sich viele in der Schrift. Sonderlich gehöret hieher Fef. LVIII. 10. Wenn du den Hungrigen wirst lassen dein Hertz finden; alfo dass du ihm gebest, womit er den Hunger fättige: So wird dein Liecht im Finsterniss aufgeben, und dem Dunckel wird seyn wie der Mittag. Das ift: Du wirst Friede und Trost empfinden, (fo durchs Liecht bedeutet wird:) wenn andere in Finsterniss, Kummer und Hertzeleyd sitzen bleiben.

Uberhaupt sollen uns diese und dergleichen Verheisfungen die Pflicht gegen Arme nicht zu wider, sondern lieb und angenehm machen. Wiltu dein Gold und Silber in eine sichere Wechfelbanck thun, fo lass die Armen Theil dran haben. Wenn alle andere bey ihrem Handel in Gefahr schweben,

so stehest du bey deinen Aussgaben in einer unzerstörlichen Festung, und kanst einen gewissen Gewin erwarten. Capital und Interesse liget in fichern Händen. Weder Sturm noch Wellen, weder Dieb noch Motte kan deinem Schatze schaden. Wer sich des Armen erbarmet, der leihet dem Herren, der wird ihm wieder Gutes vergelten. Sprüch. XIX. 17. Almosen sind wie die Felsen in der See, und wie die Grund-Steine an einem starcken Gebaude. Trübselige Zeiten können einen Barmhertzigen wohl angreiffen, aber nicht über einen Hauffen werffen.

Augustinus gibt einen schönen Rath, wie der Reiche seinen Vorrath in gefährlichen Zeiten verwahren solle: Wenn dein Freund, spricht er, in dein Hauss kame, und funde, dass du dein Getrayde an einem feuchten Orte aufgeschüttet hattest, und er gabe dir einen Solchen Rath: Mein lieber Bruder, du wirst um das Korn kommen, das du mit so groffer Muhe gesammlet hast: Du hast es an einen feuchten Ort gelegt, in wenig Tagen wird es verfaulen. Trage es in die Hohe. Du wurdest alsdann deinem Freunde gehorchen, der dir rath das Korn von der Erde in die Höhe zu

bringen :

i

27

n

d

r-

in

ch

an

les

en

en. ie

die Ge-

en

en,

en. th,

in

le:

ein

ein

genen du

mit

Du

egt,

age

ann

ath

24

en :

bringen: Warum wiltu denn Christo nicht geho der dich ermahnet, detnen Schatz von der Erde gen Himmel zu tragen? (a) Welche Worte einen feinen Unterricht geben, wie man bey einbrechenden gefährlichen Läuften mit zeitlichen Gütern verfahren folle:

Quas dederis solas semper habebis opes.

Mit dem Reichthum gehet es wie mit der Ebbe und Fluth. Heute hat einer viel; morgen wenig oder nichts. Du hast heute vollauf: Morgen bistu vieleicht so elend als derjenige, der dich heute um eine Almose anspricht. Du hast heute Hiobs Vorrath, und morgen ist dir vieleicht feine

<sup>(</sup>a) Si amicus tuus intraret in domum tuam, Elinveniret, te in loco humido frumenta pofuisse, ---- daret tibi bujusmodi confilium, dicens: Frater, perdis, quod cum magno labore collegisti; in loco bumido posuisti, paucis diebus ista putrescent. Leva in Superiora. Audires amicum suggerentem, ut frumenta levares de inferioribus ad superiora; & non audis Christum monentem, ut thesaurum tuum leves de terra ad celum? In Pl. 148;

seine Gedult noth, um den Mangel zu tragen. Es gibt noch ietzo Sabeer, die dein Vieh wegtreiben konnen. Es gibt noch Sturm-Winde, die dein Haufs einschlagen konnen. Das Feuer Gottes kan noch jetzo vom Himmel fallen, und deine Habe verzehren. Und wer weifs, wie nahe der Bote fey, der dir dieses alles ansagen soll! Diese und dergleichen gefährliche Zufälle, denen der Reichthum unterworffen ift, solten dich desto williger machen gerne mitzutheilen, nicht aber die Wercke der Liebe auf andere Zeiten auszusetzen. Gottes Werck kan auch mitten in den Gerichten vor sich gehen, gleich wie vordem ferusalem zu einer kummerlichen Zeit erbauet wurde. Wercke der Liebe find bey gefährlichen Zeiten am nöthigsten.

Der

zu er, Es

ofs tes

en,

er

lir nd

ien

ten it-

der en.

den

wie

ner-

cke iten

## Der II. Einwurff,

Ich habe selbst eine weitlaufftige Familie zu versorgen. Wenn ich Weib und Kind nach Nothurfft ernehren will, dorfte für die Armen wenig ûbrig bleiben.

#### Antwort:

Der Herr spricht 5 B. Mof. XV. 10. Du folt ihm, dem armen Bruder, geben, und dein Hertz nicht verdrieffen laffen, dass du ihm gibst: Denn UM SOLCHES WILLEN wird dich der Herr dein Gott Segnen in allen deinen Wercken,

und was du vornimmest.

Auss dem Zusammenhang dieser Worte macht der Glaube einen folchen Schluss: Gib dem armen Bruder ohne Verdruss, so wird dich der Herr um solches willen segnen in allen deinen Wercken; dass du nemlich unter dem Zufluss Göttliches Segens dich und die Deinigen desto besser ernehren konnest. Dieser Schluss kommt der Vernunft frembd vor; denn sie schliesset also: Gib dem armen Bruder wenig oder

oder nichts, so wirftu deine eigene Familie desto besser versorgen können. Dis ist die Sprache der Vernunft; jenes die Sprache des Glaubens. Wer hat nun den grössesten Credit bey dir, Gott oder die Vernunft? Wem wiltu am ersten glauben, dem Aussspruche des wahrhaftigen Gottes, oder dem Einraunen deiner verderbten Vernunft?

Derselbe Gott, der dir dein Hauss zu versorgen befohlen hat, der hat dir auch die Pflege der Armen befohlen. Jenes mustu thun; dieses aber nicht lassen. Lasset uns Gutes thun an iedermann, und also nicht allein an Weib und Kindern, Gal. VI. 10. Wohl zu thun und mitzutheilen (ohne Aussnahme allen und ieden, doch in einer dem Evangelio gemässen Ordnung:) vergesset nicht, deun solche Opffer gefallen Gott mohl, Ebr. XIII, 16.

Wer gibt dir nun Freyheit das eine Gebot von Verpflegung der Deinigen, anzunehmen; und das andere, von der Pflicht gegen Arme, auss den Augen zu setzen? Wer seinen Kindern den Segen Gottes nicht hinterlässet, dessen Vorsorge, solte sie auch noch so eifrig seyn, wird ihnen eher Schaden als Vortheil bringen. Die

Schrift

4-

is

es

at

ir,

tu

he

m

ft?

uss

dir

en.

cht

ler-

eib

bun

len

an-

fet

Fott

das

Dei-

ere,

den

Kin-

ter-

luch

eher

Die

rift

Schrift redet gantz anders von dieser Sache: Er ist allezeit barmherezig, und leihet gern, UND sein Saame wird gesegnet seyn, Ps. XXXVII. 26. Hier wird die Barmherezigkeit des Menschen, und der Segen Gottes, mit einander verknüpstet. Und was folget hierauss anders, als dass derjenige den Seinigen den Fluch vermache, der unbarmhertzig ist, und nicht gerne leihet?

Nimm etwas von dem, womit da dein Hauss versorgest, und gibs den Armen, so wind das Ubrige desto mehr gesegnet seyn, und die Deinigen werden desto reichere Erquickung aufs dessen Genuss haben. Mancher bemühet sich sehr, dass seine Häusser. Güter, Aecker und was er sonst zufammen gebracht hat, in seiner Familie bleiben, und von Kind auf Kindes-Kind fort geerbet werden. Es wird aber offt sein gantzer Vorrath zerstreuet, ehe es an den nechsten Erben kommt, und er muss zusehen, dass fich Frembde in dasjenige theilen, was er mit Mühe und Sorge ersparet hatte. Und wie leicht ifts dem Herrn, ein Loch in des Geizigen Beutel zu machen, (Hag. I. 6.) oder Würme in sein Manna zu schicken, (2 B. Mos.

XVI. 20.) dass es weder ihm selbst, noch den Seinigen zu nutz komme? Es sehlet nemlich der Segen Gottes, der ihm seine Haabe verwahre, und

den Seinigen angedeyen lasse.

Von allen deinen Gütern gehöret dem Armen ein Theil. Die Wittwe und der Wayse darf dich um Hülffe ansprechen. Dem Nackten gehöret eine Decke; dem Hungrigen Speise; dem Gefangenen und Krancken Rath und Beystand. Gott hat ihnen ein gewisses Recht zu deinen Gürern gegeben, welches du ihnen nicht abfprechen kanst. Nicht als ob sie dir dein Gut entwenden, oder mit Gewalt entreissen dörften, als welches wider Gottes Ordnung liesse, und ihnen zur Sünde würde; sondern weil dich Gott zum Hausshalter und Ausstheiler seiner Gaben gesetzt, und den Armen an dich gewiesen hat. Du haft daher wohl zuzusehen, dass du dein Hertz nicht vor ihnen verschliessest, und ihnen das ihrige entzieheft.

Bedencklich ist Salomonis Aussspruch Cap. III. 27. Wegere dich nicht dem Dürftigen Gutes zu thun, so deine Hand von Gott hat, solches zu thun.

Anderen

Andere übersetzen die Worte also: Entzeuch dein Gut, nicht von denen, denen du les schuldig bist; oder die desselben Herren sind. Das ift : Entzeuch es denen nicht, die eine Art des Rechts dazu haben.

Der Engländer Matthaus Polus hat die Worte also erkläret: Dieses Recht, das der Arme zu des Reichen Gütern hat, ist (1) gegründet in

der Gerechtigkeit, oder Billigkeit, welche so wohl durch die natürlichen und geschriebenen Gesetze Gottes,

'als durch die civilen Gesetze der Menschen, erfordert wird. Dieser

Spruch befiehlet, dass alle billige

Schulden sollen abgetragen, und ' folche Dinge restituiret werden,

die etwa der Mensch gefunden, oder die ihm iemand vertrauet.

oder die er durch Betrug, oder Gewalt andern entwand hat. Oder

(2) ist solches Recht gegründet in dem groffen Gesetze der Liebe, das

Gott durch die Natur in die Hertzen der Menschen geschrieben, und so offt und ernstlich in seinem

Worte befohlen hat. Hiedurch ist

der Mensch verbunden, nach dem er Vermögen und Gelegenheit hat,

H 2

· fich

uss. icht eine bun. deren

ft.

e?

es.

nd

ret

we

ffe

ret

le:

ath

ein

ge-

ab-

dir

Ge-

hes

und

ern

ind

und

nat.

lass

er-

nt-

fich der Elenden und Armen auf eine thätige Ars zu erbarmen. Und

in diesem Fall werden die Armen Eigenthums-Herren unserer Güter genennet: Doch nicht in Absicht

auf Menschen, als ob Arme anderer

Reichthum wegnehmen dörften, sondern in Absicht auf Gott, der eine

absolute Gewalt über aller Menschen

Einkünfte hat, und der eintzige wahrhaftige Eigenthums Herr der-

felben ist. Er gibt sie wenn und wem er will: Er gibt aber

doch sein Recht nicht hinweg. Er macht auch die Menschen zu

keinen so absoluten Herren, als ob

· sie damit nach eigenem Willen um-

egehen dörften; fondern er lässet sie

felbige zu ihrem Gebrauch und

Erquickung geniessen, doch mit folchem Bedinge, dass sie dem Dürf-

tigen auch davon geben follen.'
Da nun der Arme in solchem Verstande zu deinen Gitern ein Recht hat, und du fein Schuldener bist; fo fiehet dir nicht frey, solche Pflicht von dir zu schieben, oder unter dem Vorwande der Vorforge für deine eigene Familie, sie auss der Acht zu lassen. Wegen dieser Urfache werden die Liebes-Wercke Schulden genennet, die wir daher mit Fleiss abtragen sollen, Rom. XIII. 8. Worauss denn folget, dass Almosen nicht allein Wercke der Liebe, sondern auch Wercke der Schuldigkeit seyn, denen du dich nicht schlechthin entziehen kanst.

d

n

-

t

r

-

e

n

e

.

n

r

ub

1-

ie

đ

it f-

m

ıt

O

ıt

m

le

u

r-

n

Was die Pflege deiner eigenen Familie, Weib und Kind betrifft, so stelle dir dabey andere Heilige zur Nachfolge vor. Erwege das Exempel Hiobs. Er war des Blinden Auge, und des Lahmen Fuss: Er versagte dem Durftigen seine Begierde nicht, und liefs die Augen der Wittwen nicht verschmachten- Er ass seinen Bissen nicht alleine, sondern liess auch den Waysen davon essen. Draussen muste der Gast nicht bleiben, sondern seine Thur that er dem Wanderer auf, Cap. XXIX. 15. Cap. XXXI. 16, 17, 32. Und doch hatte Hiob zu der Zeit sieben Sohne und drey Töchter zu verforgen. Er liefs fich aber durch solche groffe Familie von andern Liebes-Werckennicht abhalten.

Wolte auch deine Vernunft hier einwenden und sagen: Ja Hiob war ein sehr reicher Mann, und konse es aussführen: Er hatte so viel Tau-

fend Schaafe, Camele und Rinder an welchem Uberflus es mir fehlet.' So mustu wissen, dass der Herr ihn eben desswegen also gesegnet habe, weil er sein Gut zu Gottes Ehren, und des Nechsten Nutz lauterlich anwendete. Der rechte Gebrauch des ihm vertrauten Reichthums war die Urfach, dass ihn der Herr treu achtete ihm so viel unter die Hände zu geben. Nicht dein Sorgen und Kargen, sondern der Segen des Herren machet reich, und zwar ohne Mühe, Sprüch. X. 22. Ehre den Herren von deinem Gut, und von den Erstlingen alle deines Einkommens: So werden deine Scheunen voll werden, und deine Kelter mit Moft ubergehen, Sprüch. III. 9.

Mit einem Worte: Der rechte Gebrauch dessen was du hast, ist das beste Mittel mehr zu empfangen. Es heisst auch hier: Wer da hat, und dieses wohl brauchet, dem wird gegeben. Einer sheilet aufs, und hat immer mehr; ein ander karget und wird doch. armer, Sprüch. XI. 24. Wer ist hier der Ausstheiler? Nicht derjenige, der fein Gut, wie der verlohrne Sohn, mit Huren verschlinget; nicht der davon herrlich und in Freuden lebet, köftliche

n

e,

1,

1es

ie

1-

u,

et.

m es

n

-

est

r

7

r

it

n t-

e

liche Häusser bauet, und hochherfähret; sondern der es unter Arme vertheilet. Wie gehet es ihm aber bey seinem Ausstheilen? Wird er ärmer und unvermögender die Seinigen zu versorgen? Nein! Er hat immer mehr. Er sammlet im Ausstreuen. Gedencke an das Wort: Wer dem Armen gibt, dem wird nicht mangeln, wer aber seine Augen abwendet, der wird sehr verderben, Sprüch. XXVIII. 27. Ein vortheilischer Mensch kan vor Geitz nicht gedeyen, Sir. XIV. 9.

## Der III. Einwurff.

Hin ist hin! Was ich weggebe, das behalte ich nicht! Ich konte selbst über dem Geben zum Bettler werden.

#### Antwort.

Dis ist die Sprache des Unglaubens, der Gott dem Herren nichts Gutes zutrauet. Hat denn der Allmächtige Gott nicht so viel Credit bey dir, als ein sterblicher Wechsler, dem man bissweilen große Summen vertrauet? Gott ist in deinen Augen als ein

banck-

banckruptirter Kaufmann, der seinen Credit verlohren hat, und dem Niemand mehr trauen will. Gott hat dir sein Wort gegeben, dass deine Almosen nicht verlohren seyn sollen; und du wilt nicht glauben, dass er das versprochene halten werde!

O Schande ! - dass ein Christ seinem Gotte, der beydes Allmachtig und mahrhaftig ist, fo viel nicht trauen will! Also spricht der Geist Gottes: Wen sich des Armen erbarmet, der leibet dem Herren, der wird ihm wieder Gutes vergelten, Sprüch. XIX. 17. Abermal: Wer dieser geringsten einen nur mit einem Becher kaltes Waffers träncket in eines Jungers Nahmen, wahrlich ich fage euch, es wird ihm nicht unbelohnet bleiben, Matth. X. 42. Abermal: Laffet uns Gutes thun, und nicht mude werden, denn zu seiner Zeit werden wir auch erndten wenn wir nicht mude werden, Gal. VI. 9. Abermal: Gott ist nicht ungerecht, dass er vergesse eures Wercks und Arbeit der Liebe, die ihr beweiset habt an seinem Nahmen, die ihr den Heiligen dienetet, und noch dienet, Ebr. VI. 10. Abermal: Den Reichen von dieser Welt gebeut, dass sie gerne geben, - ihnen selbst einen.

einen Schatz aufs Künftige legen, 1 Tim-

at ne 1; er m or-11.1 1et em: eral: em nes ch. en, ins as em et, al: ut. lbst

nen:

en

ie-

VI. 19. Ist denn nun das hin und verlohren, was der Herr vergelten will, und was er mit so vielen Verheissungen bestätiget hat? Ift das verlohren, was der Herr belohnen will? Ist der Saame verlohren, worauf eine ewige Erndte folget? Ist die Arbeit der Liebe verlohren, deren Gott selbst eingedenck seyn will? Solcher Verheissungen könte man weit mehrere ansühren, wenn es Noth ware. Und doch meynestu alles sey hin und verlohren was du dem Armen gibst! Wie du aber glaubest, so wird dir geschehen. Dein Unglaube beraubet dich aller der Gnaden-Vergeltung so dem Gutthätigen beygeleget ift. Du säest nicht aufs, da du noch Zeit hast; und du wirst auch nicht erndten, wenn keine Zeit mehr seyn wird. Du denckest, der Arme konne dir deine Wohlthat nicht wieder vergelten: Ist wahr! Trieget aber das Wort des Herren, der Bürge für ienen wird, und dir an seiner statt zahlen will? Durch dasjenige, das du dem Armen gibst, verwahrest du dasjenige das dir überbleibet.

Du wirst schwerlich ein Exempel finden, dass iemand durch Almosengeben verarmet fey: Viele aber haben erfahren, dass ihr Liebes-Werck wie der Wittwen Oel gewesen, das sich im Aussfluss mehrete. Durch Mittheilen sammleftu einen Schatz, der von aller Gefahr frey ist: Wer dem Nechsten gerne dienet, der thut eine doppelte Wohlthat. Eine geniesset er selbst, und die andere der Dürftige : Und es fraget sich noch, wer das meifte unter beyden geniesse? Du erquickest den Leib des Armen mit Speise; und Gott erquicket dein Hertz mit Freuden. In einer ieden Liebes-Wohlthat stecket ein verborgener Troft, den der Herr als ein Angeld dem Wohlthäter gibt, und dadurch feine Hoffnung auf einen ewigen Gnaden-Lohn stärcket. Da aber Gott dem liebreichen Wohlthäter schon in der Zeit einen Vorschmack jener Herrlichkeit schencket, wie kanstu denn sagen, dass deine Wohlthat verlohren fey?

Gedenckestu nicht, dass du vieleicht auf dem Todt-Bette, wenn nun kein Reichthum mehr helffen kan, einer Erquickung gebrauchen möchtest?

Und

el

n-

en

ch

t-

er

m

ne

er

e :

las

Du

nit

ctz

es-

ner

eld

rch

gen

ott

in

ner.

stu

er-

cht

cein ner

tt 3

Ind

Und Wer weiss, wie bald du einer folchen Hertz-Stärckung dorftest benöthiget seyn? Nun aber hat der Herr verheissen, den liebreichen zu erquicken auf seinem Siech-Bette : Oder: Hältestu nicht für rathsam bose und trübselige Zeiten dir vorzustellen? Der Herr aber hat versprochen, dass er den Gutthätigen alsdann bewahren und retten wolle. Ift es dir um die Liebe Gottes zu thun? So gehe hin und gib dem Armen; denn einen frolichen Geber hat Gott lieb, 2 Cor. IX. 7. Suchestu seine Erbarmung? So fey barmhertzig, so wirstu sie erlangen, Matth. V. 7. Wiltu dem Herren ein gefälliges Opffer bringen? So thue Gutes und theile mit; denn folche Opffer gefallen Gott wohl, Ebr. XIII. 16. Wiltu in deinem Ampte und Stande Segen haben? So gib deines Brodts den Armen; denn ein mildes Auge wird gesegnet, Sprüch. XXII. 9. Cap. XI. 25.

Wendestu völlig dein Auge aus der Zeit in die Ewigkeit, so ist dir daselbst ein weit mehrers verheissen. Wiltu dir Säckel machen, die nicht veralten, und einen nimmer abnehmenden Schatz sammlen? So gib Almo-

sen,

## 84 Vom rechten Gebranche

sen, Luc. XII. 33. Wiltu in die ewigen Hütten aufgenommen werden? So mache dir Freunde mit deinem Mammon, Luc. XVI. 9. Wiltu das ewige Leben ergreiffen? So werde reich in guten Wercken, 1 Tim. VI. 18, 19.

Und damit du nicht länger geden-ckest, dass deine Almosen hin und verlobren seyn, so erwege das liebreiche Gespräch des Herren, das er mit den Ausserwehlten an jenem Tage anstellen wird. Diese fragen: Herr, wenn haben wir dich gesehen hungrig, durstig, nacket &c; Wir haben vergessen, ob und wenn dergleichen geschehen fey. Alsdann wird der Herr ihre Treue öffentlich preisen, und nicht die geringste Wohlthat vergesfen. Er hat gleichsam einen Denskzettel, worauf alle, auch die geringsten Wercke der Liebe, geschrieben sind. Wenn du nur nicht vergissest Wercke der Liebe zu thun; er will nicht vergessen, dass du sie gethan habest. Durch Almosen-geben machestu Gott zum Schuldner, der dirs gewifs, wo nicht hier, doch dort bezahlen wird. Er gibt offt einen Wechselzettel, dass du das Aussgelegte in iener Welt heben sollest. Und ist es nicht besser, dass du deinen Lohn in jener Welt habest, als ihn hier mit dem Phariseer dahin nehmest?

Ich will aber hier zu mehrer Erläuterung der Sache des berühmten D. Hammondi Worte noch beyfügen, die in seiner Predigt über 5 B. Mos. XXVI. 12, 13. zu finden sind. Er hat daselbst den Satz zu erweisen getrachtet, dass durch Erbarmung und Almosen die Guter eines willigen Gebers gar nicht gemindert, eher aber vermehret und zusammen gehalten werden. Hierauf fähret er also fort : Solte ich hierin eine Neue Lehre vorgetragen haben, die eben nicht ein ieder flugs glauben will; fo zweiffele nicht, ' ich werde solche deutliche Sprüche anführen können, die einen ieden Christen von der Wahrheit der Sache " überzeugen follen. Erweget nur bey guter Musse folgende Stellen: Pf. XLI., 1, 2. Der gantze CXII Pfalm handelt durchgehends davon, Spruch. ' XI. 25. Cap. XII. 9. Cap. XIX. 17. Cap. XXVIII. 27. Wozn man auch o noch setzen kan die Worte Christi Marc. X. 30. Denn ob schon dieser Ort insgemeyn von folchen Gütern verstanden wird, die der Mensch

io nge in

72

nnd
the
ten

rr,
ig,
erhe-

esleklen

ind. rcke ver-

dir vifs, alen

in ift es

um Christi willen verlässet, so hat ihn doch Hieronymus auf Spruch. XI. 24. Einer streuet auss und hat immer mehr, appliciret, weil ein folcher wie er fagt, hundertfältig auch in dieser Zeit, wieder empfangen soll. Wenn nun alles dieses zusammen gefasset wird, so mus es einen ieden, der erwehnte Oerter für die H. Schrift erkennet, so kräftig überzeugen, als wenn Gott einem Men-schen bey Nahmen vom Himmel zuriefe, und fagte, dass er diesem armen Manne etwas gebe, und dass er desswegen nicht armer werden solle, &c. Nach welcher Vorstellung, darin besagter Theologus die Pflicht gegen Arme seinen Zuhörern einschärffet,

er auch folgendes hinzu setzet: 'Es ist nichts anders als Unglaube, das die Menschen von Aussübung solcher Pflicht abhält. Wenn dieser einzige Berg, nemlich die Klage, dass Almosen-geben unsere Guter mindere, einmal gehaben, und folcher · Fleisch und Blute widrige Anstoss e auss dem Wege geräumet ware, so würde der Almosen-Geber von keiner

andern Versuchung mehr beunruhiget

werden.

Den groffen Ernst, womit D. Hammondus die Pflicht gegen Arme treibet, hat er auch felbst in der That mit seinem eigenen Exempel erwiesen. Es stehen davon in seinem Leben, so D. Fell beschrieben hat, viele bedenckliche Umstände. Unter andern wird gemeldet, dass er in verschiedenen Provinzien etliche vertraute Freunde gehabt, und diese dazu gebraucht habe, dass sie die Armen aufsuchen, und seine Gaben unter sie ausstheilen mussen. Wie er denn feine Almosen nicht allein diejenigen, die etwa nahe um ihn waren, geniessen liess, sondern sie überall, wo er nur Gelegenheit fand, ausstreuete. Er hatte zu dieser ausgebreiteten Liebe desto mehr Gelegenheit, weil bey den damaligen einheimischen Kriegen das Armuth im gantzen Lande fehr groß war.

Nach dem der Verfasser der LebensBeschreibung mehrere Arten seiner aussfliessenden Liebe erzehlet hat, setzt er endlich hinzu, dass es ein Räzel, ja beynahe ein Wunder gewesen sey, wie der Mann alle solche Ausgaben von seinem Einkommen habe abtragen konnen. Er sühret an,

I 2

dass

ihn 24. mer her

in l. nen en,

H. eren-

nel lem lass

rin gen

fet,

folefer

ninher tofs

fo ner iget

Den

dass sich seine Einkünfte mitten in den Aussgaben täglich vermehret haben, und dass er, ungeachtet aller Freygebigkeit, dennoch ein reicher Mann worden fey: Der Reichthum habe fich recht zu ihm genöthiget, und sich auf keinerley Weise wollenabweisen lassen. Wie denn auch bey seinem Todte noch eine erkleckliche Summe bares Geldes im Vorrath geblieben sey. Er selbst D. Hammond habe offt bekannt, dass ihm dieses wunderbar vorkomme, und habe daher zu sagen pflegen, das Halbe sey bey ibm mehr als das Gantze. Sein geringes Einkommen habe ihn vermittelst eines beständigen Aussstreuens zum reichen Manne gemacht: Da hingegen andere, die anfangs-viel reicher als er, gewesen, durch ihr Kargen und Geitzen zu Bettlern geworden wären.

Was hier von Hammondo gesagt wird, das hat auch der bekannte Kichard Baxter mit seinem Exempel bestätiget. Wenn dieser erzehlet, was er zu Kidderminster, wo er Prediger war, für Anlauff von Armen gehabt habe, so setzt er solgendes hinzu: Diese Wahrheit mus ich zur Erweckung

an-

ckung gutthätiger Hertzen anführen, das ich das wenige Geld, so ich noch ietzo besitze, fast alle zu der Zeit gekrigt habe, als ich am meisten weggab. Als ich aber hernach weniger Gelegenheit zum Geben hatte,

fo ist auch mein Einkommen ge-

' ringer worden.'

et

r

r

n

n.

h

n

d

Ich will diesen Exempeln einen Auszug eines Briefes, so von gleicher Materie handelt, und das besagte nicht wenig erläutert, noch beyfügen, und alsdann dem fernern Nachsinnen und Urtheile des Lesers alles überlassen. Es ist solcher Brief erst im Monat Junio 1717. von einem Christlichen Prediger in Irrland, an den Secretarium der Societät de promovenda Christicognitione in London, geschrieben, und von dieser mit Vergnügen angehöret worden. Die Worte lauten also:

Gefundheit, oder (wie ihr redet)
vigoureusen Leibes-Constitution, die
mir Gott der Herr gegeben hat,
gratuliret. Ich bin nemlich im
verwichenen Frühlinge in mein
75stes Jahr getreten, und will nun
bey Beantwortung eures Schreibens

90

anführen, was ich für das eigentliche " Mittel, meines Alters und Gesundheit halte. Ich habe noch keine andere Beschwerde als die euch bewuste Schwachheit des Gehöres, die ich · aber schon von Jugend auf gehabt, und die nun mit dem zunehmenden Alter auch freylich zunimmt. Solte 'ich aber des Gehöres auch vôllig beraubet werden, so bin ich zufrieden, so lange mir der Gebrauch meiner Augen gelassen wird, dass ich das Heyl Gottes sehen konne. Hiedurch verstehe ich die grosse Seligkeit, die so vielen armen Kindern in diesem Reiche wiederfahren ift, als die nun in den Armen-Schulen erzogen werden, und die (Gott Lob!) dergestalt zunehmen, dass wir davon, wiewohl in einem geringen Maass, sagen können, was dort von dem herrlichen Wachs-· thum des Evangelii im Anfange der Kirche gesagt wird : Der Herr that täglich binzu, die da felig wurden, · Ap. Gesch. II. 47.

Was die Verlängerung des mensche lichen Lebens und Gesundheit be-

trifft, so zweistele ich nicht, es wür-

den viele wider alles Vermuthen

er-

erfahren, was ich erfahren habe, wenn sie nur dasjenige probiren wolten, was mir Gott zu thun ins Hertze gegeben hat. Als ich ungefehr 40 Jahr alt war, hatte ich o fo viele leibliche Schwachheiten, dass ' mich kein Mensch würde beredet haben, dass ich bis 60 Jahr leben könte. Ich eilete nun fo viel mehr ' in der kurtzen Zeit, die ich noch vor mir hatte, etwas Gutes zu thun, zumal nach dem ich 50 erreicht, und also nach meinem Augen-Maass nur noch wenig Zeit übrig hatte. Ich hatte mir eine Regel gemacht, nach welcher ich in einem ieden Iahre, das mir Gott zu leben gab, eine gewisse Summe denen Aussgaben zulegte, die ich den Armen zu widmen pflegte. Dieses gab ich ' aus Danckbarkeit dem Herren des Lebens, als einen Zusatz zu denen Liebes-Gaben, die ich schon vorher 'als ein Gewisses zu folchem Gebrauch ausgesetzt hatte.

g -

s

n

tt

ſs

e-

as

5-

er

at

773

e-

en rAnf diese Weise vermehrete sich nun das Theil der Armen mit meinen Jahren; und wider alle mein Vermuthen befand sichs, dass sich auch auf gleiche Art beydes mein zeitlich

Ein-

Einkommen und Gefundheit mehrete, und zwar ohne alle ängstliche Sorge, oder eigenes heftige Bemühen; nur

dass ich mir eine Christliehe Sparfamkeit und Massigkeit angelegen

feyn liefs.

Ungefehr vor 7 oder 8 Jahren kam ich auf die Gedancken, (und es ist mir leid, dass ich nicht eher

drauf kommen bin:) dass das Theil

der Armen dörfte am besten ange-

wand feyn, wenn ich felbiges auf

die Erziehung armer Kinder verwendete. Ich fing nun an, das meiste

' meiner Almosen auf diese Art

auszulegen, und eine solche

· Ordnung dabey zu halten, dass ich

die Zahl der Knaben, die ich er-' ziehen liesse, alle Jahr mit einem

neuen Knaben vermehrete, ie nach'

dem meinem Leben ein neues Jahr

zugelegt wurde. Auf diese Weise

habe ich nun 75 arme Knaben, die

ich als mein Antheil ansehe, und

einen ieden Knaben für ein Jahr

meines Alters rechne.

· Ich bin völlig überzeuget, dass, wenn die Leute (anstatt, dass sie bey

' zunehmenden Jahren ihre Liebe offt

abnehmen lassen,) mit dem Wachs-

thum

n

n

đ

r

il

2-

uf

n-

te

rt

he

ch

r-

m

ch '

hr

ise

lie

nd

hr

Is,

ey

fft

hs-

am

thum ihrer Jahre, auch ihre Liebes-Wercke jährlich vermehreten, diefes das wahrscheinlichste Mittel seyn dörfte, nicht nur ihre Jahre und Gefundheit, fondern auch so gar ihr zeitlich Einkommen zu vermehren. Was ich hier sage, ist nicht bloss meine eigene Erfahrung, sondern auch vieler andern, die es probiret haben. Ja die gantze Schrift zeuget gewaltig davon. Wer nur derselben von Hertzen glauben wolte, der würde es erfahren. Er müste aber nicht thun als ihrer viele, die da fälschlich vorgeben, dass sie der Schrift glauben, aber doch keinem Worte derfelben mehr trauen wollen, fo bald es ihnen an den Beutel gehet.

Oerter anzusühren, die Gesundheit und langes Leben versprechen. Es heist Ps. XXXIV. 13. Wer ist, der Leben begehret? Und gerne viele Tage hätte, dass er das Gute sehen konne?

Lass ab vom Bosen, und thue Gutes. — Die Augen des Herren sehen auf die Gerechten, (das sind die Barmhertzigen:) und seine Ohren sind ihrem Geschrey offen. Dass diese zeitliche

94 Vom rechten Gebrauche

liche Verheissung so wohl Christen als Juden angehe, erhellet auss 1 Pet. III. 10. Wo die Worte wiederholet, und überhaupt allen Christen anbeschlen werden. So spricht auch Paulus zu denen Christen, dass die Gottseligkeit zu allen Dingen nutz sey, und die Verheissung dieses und des zukünftigen Lebens habe, 1 Tim.

Der andere Ort, worans ich obigen

Satz erweise, stehet Ps. XLI. 2, 3, 4.
Was kan der Gutthätige mehr be-

gehren? Oder, wo kan er eine Verheissung finden, worauf er sich mehr, als auf diese, verlassen könne?

Wenn der Mensch nur Glauben hätte,

die Verheissung anzunehmen: Denn ohne den Glauben wird ihm die

Verheissung doch wenig nutzen.

So hat er auch kein Recht zu diefer trefflichen Belohnung, so lange

er ohne Glauben ist: Wiewohl doch

ein iedes Werck der Liebe eine gewisse Art der Belohnung empfan-

e gen foll, nach Ephes. VI. 8. Was ein

e ieglicher Gutes thun wird, das wird e er von dem Herren empfahen, er sey

ein Knecht oder ein Freyer.

Hiebey aber gestehe ich gerne, dass oberwehnte Verheissungen nicht eben allemal in einer iedweden Perfon insonderheit erfüllet werden. Gott der alle Dinge sihet, mag Ursachen haben, die wir nicht wissen, warum er in Regirung der Welt etliche Exceptiones wider diese sonst generale Regel zu machen pflege, und folches vieleicht zum Besten derjenigen Personen, die er von serwehnter Regel aussniromt. Es bleibet aber doch die Regel in genere wahr; und dörften etwa nur wenige feyn, die es nicht also, und zwar in dieser Welt, befinden würden; wenn sie nur dem Herren trauen und es probiren wolten. \_\_\_ Es find ja fo viele Schwach-oder wohl gar Ungläubige, die kein Bedencken tragen, sich auf der offenbaren See in hundertmal groffere Gefahr zu stürtzen. Gott fordert uns ja recht heraus, dass wir durch Abzahlung des Seinigen (wovon Almosen-geben ein wesentlich Stück ist:) seine Verheislungen prüfen sollen: Prüfet mich hierin, Spricht der Herr Zebaoth, ob ich euch nicht des Himmels Fenster · aufthun werde, und Segen herabschütten · die

e? te, nn die

t,

-

h

ie

Z

id

n.

ėn

4·

ne

ch

lienge och

ine anein

oird Sey

beg

die Fulle, Mal. III. 10. In Summa:

Eine wahrhaftige Liebthätigkeit zu den Armen ist der sicherste Weg zu einem langen und gesunden Leben. Was ich von meiner eigenen Perfon gesagt habe, kömmt aus keiner · Eitelkeit her. Ich rede auch nicht von meinen eigenen Liebes-Wercken aufs eiteler Ehrsucht. Gott ift mein Zeuge. So begehre ich auch den Theil, den ich felbst den Armen gebe, andern zu keiner Regel zu machen. Ich weiss auch wohl, dass, wenn ich alles gethan habe, ich doch ein unnützer Knecht sey. Was ich aber gesagt habe, ist geschehen, die Vorsehung und die Verheissungen des lieben Gottes zu retten. Und es hat mir eine nicht geringe Selbst-Verleugnung gekoster, eine Sache

zu offenbaren, worüber ich gantz. gewiss werde verspottet werden. Im übrigen bin ich gewis, das,

wenn rechtschaffene Christen ihre eigene Erfahrung, so sie von Gottes Vorsehung haben, (insonderheit aber

wie sich selbige bey Wercken der Liebe offt so stattlich geäussert habe,) ungescheuet ans Liecht stellen

wolten, mancher Atheift, Deift, und

Mam-

Mammonist dieser Gottlosen Zeit dadurch würde zu schanden werden. Ich weiss schliesslich wohl, dass ihr für euch selbst dieser Erinnerung nicht nöthig habt: Soltet ihr aber nützlich erachten, andern, die derselben noch etwa bedürfen, fie vorzuweisen, so stehet euch frey, doch bey Verschweigung meines Nahmens, damit zu thun was ihr wollet. Infonderheit ware mir lieb, wenn etwa die Sache der armen Kinder dadurch könnte befordert werden, · &c. ?

Ich will aber diese gantze Materie beschliessen mit den Worten eines in England sehr bekannten Tractats, genant : Die gantze Pflicht des Menschen, welcher von etlichen oberwehnten D. Hammondo, wiewohl ohne fattsamen Grund, zugeschrieben wird.

In der XVII Abtheilung handelt der Autor von Wercken der Liebe, wo er unter andern also redet: 'Wider das fröliche Almosen-Geben machet man insgemeyn den Einwurff, dass

der Geber dabey in Gefahr stehe, ' selbst in Armuth zu fallen. Es ist

aber dieses eine vergebliche Furcht; weil Gott der Herr dem Gutthätigen

K gerade

ert en nd 113-

u

-

er

nt

n

in

en

en

Lu

S,

ch

ch

lie

en

nd

At-

he

itz.

is,

are

tes

per

ler

e gerade das Gegentheil zugesagt hat, dass er nemlich, auch so gar in zeitlichen Dingen, solle gesegnet feyn. Die freygebige Seele soll fett werden, und wer da wassert, der · foll fetbst gemässert werden, Sprüch. ' Xt. 25. Abermal: Wer dem Armen e gibt, dem wird nicht mangeln, Cap. ' XXVIII. 27. Nebst vielen andern · Schrift-Stellen, die eben dasselbe beweisen; also dass man mit Wahr-' heit sagen kann, dass solcher Einwurff im offenbaren Unglauben gee gründet sey. Die gantze Sache ist diese : Wir wollen Gott nicht trauen. Denn wer dem Armen gibt, der gibt

fein Geld Gott in die Hande, oder e leihet es ihm, und zwar auf eine folenne Verheislung, dass Gott es

wieder bezahlen wolle, wie hinzu e gesetzt wird : Er will es ihm wieder

bezahlen, Sprüch. XIX. 17.
Nun ist es unter Menschen eine grosse Verachtung, wenn wir ihnen

' nicht trauen wollen. Es zeiget an,

dass wir sie entweder nicht für Vermögend, oder nicht für Ehrlich

halten. Was für eine Verachtung

ist es denn, dass wir Gotte nicht

trauen wollen? Ja was für eine fchreck-

fchreckliche Gotteslästerung ist es, die Gewissheit einer Sache in Zweifel zu ziehen, dafür einer aussdrück-' lich sein Wort gibt, der ein Herr " über alles, und daher mächtig gnug ' ist, das versprochene zu leisten? Der ein Gott der Wahrheit ift, ' und der nicht fehlen wird seine Verheisfung zu erfüllen? Lass derowegen die ungläubige Furcht wegen künftigen Mangels, dein Hertz vor dem armen Bruder nicht zuschliessen. Solte er auch ' nicht im Stande seyn das Gegebene e iemals richtig zu machen; fo ift doch Gott nun sein Bürge worden, der dirs mit Zusatz wieder geben will. Es sey daher ferne von dir zu gedencken, dass du bey deinen · Aussgaben werdest einigen Schaden leiden, da solches vielmehr zu deinem groffen Gewinn aussichlagen wird. ' Ein ieder will ja lieber sein Geld folchen Händen vertrauen, da er es in der Noth, und zwar mit Wucher, e gewiss wieder nehmen könne, als das er es ohne Nutzen bey sich liegen lasse, insonderheit so er in Gefahr der Diebe und anderer Zufälle schwebet. Nun aber ist ja calles, K 2

at, in net fett

der ch. nen

ap. ern be-

hringe-

ift uen. gibt der

eine es nzu

eder eine

nen an, für rlich

tung icht eine eck-

### 100 Vom rechten Gebrauche

alles, was wir haben, mit handgreiflicher Gefahr umgeben. Es gibt unzähliche Fälle, die einen reichen Mann im Augenblicke an den Bettel-Stab bringen konnen. Wer hieran zweiffelt, der lese die Geschicht von Hiob, so wird er davon ein Exempel finden. Wie können wir denn vorsichtiger mit unserm Gute verfahren, als dass wir dasselbe dem Herren leihen, und es auf diese Weise nicht allein ausser Gefahr fetzen, sondern uns auch selbst ver-sichern, dass wir selbiges mit großem Gewinn, und zwar in der höchsten Noth, wieder empfangen sollen? 'In diesem Verstande vergleicht der Apostel die Almosen mit einem Saamen, 2 Cor. IX. 10. welcher, nach dem er gesäet ist, sich vermehret und aussbreitet. Eben so gehet es mit allen Wercken der Liebe. Sie kommen nicht eintzeln wieder, ' fondern bringen ihre Garben, ja eine gantze Erndte mit sich. Gott thut nicht mit unsern Almosen, wie wir mit seinen Gaben thun. Er wickelt sie nicht in ein Schweisstuch, wo sie keinen Gewinn bringen, fonfondern lässet sie uns mit reichem

'Nutzen wieder zukommen."

S

n

n

1.

e

n

n

n

e

se.

r

r-

m

en

ht

mh et es ie r, ja tt ie Er s- n, n-

Und so viel habe aus Erfahrung verschiedener Theologen hier anführen wollen. Der Leser mag alles prüfen, und das Gute behalten. Es bleibt indess wohl dabey, dass die Verheissung zeitlicher Guter fürnemlich zur Dispensation des Alten Testaments gehöre, da uns im Neuen Bunde das Arme Leben Christi zur Nachfolge vorgestellet ist. So ist auch wohl gewis, dass derjenige der Almosen geben wolte, um zeitlichen Reichthum dabey zu gewinnen, den gantzen End zweck Christlicher Almosen verseumen, und eines bessern Segens sich verlustig machenwürde.



K 3

Ler

## Der IV. Einwurff.

Ich habe selbst nur, was von der Hand zum Munde gehet, und bin daher nicht im Stande viele Almosen zu geben.

#### Antwort:

Die Welt ift voller Entschuldigungen. Der Reiche fägt : Sein Hauss und Familie kofte ihm viel zu erhalten, und könne er daher keine Almosen geben. Der Arme aber-fagt, er habe felbst nicht viel übrig, und könne man von ihm keine Almosen erwarten. Der Reiche meynet, er habe so viel andere Dinge zu besorgen, dass er an die Armen nicht dencken könne: Der Arme aber fagt, ware ich fo reich als jener, so wolte ich mein Geld besser anwenden, und mehr Gutes damit thun. Beyde werden von der Sünde betrogen, und keinem ist es ein rechter Ernst dem Armen zu helffen.

Wir haben es aber bey diesem Einwurffe fürnemlich mit dem Armen zu thun. Durch diesen wird nun nicht

nicht ein folcher verstanden, der den Bettel-Stab träget, und also auf die geringste Art sein Brodt suchen muss; sondern einer der im Hauss-wesen sitzet, seiner Hände Arbeit fich nehret, und fichs fauer werden lässet, sich und die Seinigen durchzu-Einen folchen beschreibet bringen. Syrach Cap. XXXIX, Wo er von Zimmerleuten, Schmiden, Topffern und andern redet, die mit schwerer Arbeit

ihr Brodt gewinnen müssen.

1,

n

e

n

1-

n

fo

in

es

er

in

n-

ien un cht

Solche Leute pflegen nun gerne das Almosen-Geben von sich auf andere zu schieben. Sie dencken, weil sie etwa selbst keinen Uberflus haben, fo gehe folche Pflicht sie eben nicht an, fondern sey allein denen Reichen geboten. Gedenckestu aber nicht O Mensch, wie viele wohl noch ärmer und elender find, als du? Und diefen bistu zu geben verbunden, weil du mehr hast als sie. Des Apostels Gebot ift fehr deutlich Eph. IV. 28, darin dem, der sich mit den Händen ernehret, die Arbeit unter andern Ursachen, auch zu dem Ende befohlen wird, auf dass er habe zu geben dem Durftigen.

### 104 Vom rechten Gebrauche

Du sagest, dein Einkommen gehe nur von der Hand zum Mnnde, und dass du also für Arme nichts übrig habest. Prüfe aber die Umstände deines Lebens. Kannstu von deiner Nahrung gar nichts abbrechen, womit du dem Armen zu Hülffe kommest? Kannsto von deinem Essen und Trincken, und von deiner gantzen Lebens-Art nichts erübrigen, dem Elenden eine Erquickung zu geben? Verthuest nichts in Eitelkeit? Hängestu auch noch an dieser und jener schlimmen Gewonheit, die Geld kostet? Folgestu auch noch unordentlicher Geselschaft, die dich in unnöthige Aussgaben setzet? Bringestu keine Stunde im Müssiggange zu, die du zum Dienste der Armen aussietzen, und für sie insonderheit arbeiten kontest? Es ist fast nicht glaublich, dass du so gar für den Armen nichts finden foltest, wenn es dir anders am Willen nicht fehlet, ihm beyzustehen.

Ls ist daher zu befürchten, dass du mit deiner Rechnung, die du bald ablegen must, nicht zum besten bestehen werdest. Du kanst nicht wohl armer seyn, als die Wittwe im Evangelio, die gleichwohl sehr viel, ja

mehr

d

de fe D

Sc

fir

er

mehr als alle Reiche einlegte. Kannstunicht von deinem Oberfluss einlegen, so lege wenigstens aus deinem Mangel hinein, (Marc. XII. 44.) so wird dein Lob bey Christo, desto herrlicher seyn.

rt?

s-

n

1-

u

n-

t ?

er

ge

ne

du

en,

en

h,

nts

am

n.

afs ald beohl anja chr

Die tieffe Armuth der Macedonier hinderte sie nicht, den armen Heiligen eine reiche Steuer zu schicken, 2 Cor. VIII. 2. Hastu nicht fünf Centner empfangen, so hastu doch einen empfangen. Und mit diesem soltu fo wohl wuchern als der andere mit fünfen. Denckestu aber, es sey dir vergonnet, den eintzelen Centner in die Erde zu scharren, und ohne Nutzen liegen zu lassen; so mustu wissen, dass du durch solche Nachlässigkeit dasselbe Gericht auf dich ziehest, dessen sich dort der unnütze Knecht schuldig machte, Matth. XXV. 28, 30. Die Liebe ist ein unerschöpflicher Schatz, und wird immer noch etwas finden, womit sie des Nechsten Noth erleichtere.

# Der V. Einwurff.

Wenn ich erst einen Vorrath für mich gesammlet habe, so will ich aush hernach der Armen eingedenck seyn.

#### Antwort:

b

d

m

er de W un Wa

de

fe

be

W

ga

Wenn wird aber die Zeit kommen, dass du Vorraths genug für dich gefammlet haft? Und wie gross soll der Vorrath feyn, den du zu sammlen gedenckest? Hastu deiner Geld Begierde Schrancken gesetzt, die sie nicht überschreiten soll? Und weisstu, das sich dieselbe alsdann werde zähmen lassen, wenn du nun den gesuchten Vorrath zur Hand hast? Oder besürchtestu dich nicht, dass deine Begierde durch den Zusluss zeitlicher Güter werde immer seuri-ger werden noch mehr zu sammlen? Kanstu deine Begierde bändigen, wenn du wilt? Oder ist dir nicht eine übernatürliche Gnade von nöthen, ihr Einhalt zu thun? Und wie weisstu, dass dir die Gnade, die du so lange verachtet hast, flugs beystehen werde?

Ist es nicht heute leichter die Liebe des Irrdischen zu dampfen, als etwa nach vielen Jahren, die du zu Anschaffung eines Vorraths aussletzest, und in welchen die Creatur-Liebe nothwendig noch mehr erstarcken muls?

e-

11

en

e-

ht

u,

de

en

£ ?

ass

is

ri-

n?

nn

ine

ihr

tu,

nge de?

Ift

Diese und dergleichen Fragen foltestu in täglicher Selbst-Prüfung bey dir erwegen, wenn du etwa auf viele Jahre mit deiner Begierde hinnausslauffest. Und fliesset nicht dein Leben in solcher Ungewischeit fort, dass du nicht einmal weisst, ob du die Zeit erreichen werdest, darin du der Armen gedencken wilt? Du meynest vieleicht, es sey eine sonderbare Klugheit auf viele Jahre hinnaufs zu forgen und Vorrath zu fammlen : erwegest aber nicht, dass der Herr dort den Reichen einen Narren hieß, weil er auf viel Jahr Schätze gesammlet, und doch nicht reich in Gott worden war, Luc. XII. 20. Und warum wiltu deine Liebes-Wercke fo lange hinnauss setzen, da doch die erste Stunde die beste ist? Es gehet insgemeyn mit Wercken der Liebe, wie es mit der gantzen Bekehrung gehet. Diese wird durch den Aufschub immer schwerer

ge-

gemacht. Desswegegen ermahnet der H. Geist, dass, so wir Heute die Stimme des Herren boren, wir das Hertz nicht verstocken sollen. Und von der Christlichen Liebthätigkeit spricht der Apostel insonderheit: Als wir nun Zeit haben, laffet uns Gutes thun, Gal. VI. 10. Weil du aber nicht wilt Gutes thun in der Zeit die du bast, sondern in der, die du nicht haft, (und vieleicht nie haben wirst :) so sihestu offenbarlich, wie dich die Sünde betriege, und dir das Ziel alles guten Vorsatzes verrücke.

O es liget viel an dem rechten Ge-brauche der Zeit! Könte der reiche Schlemmer die Zeit wieder erkaufen, darin er herrlich lebete, und Lazarum ohne Hülffe vor der Thür liegen liefs, was würde er nicht drum geben? Wie freundlich würde er ihn nun beherbergen? Wie gerne würde er ihn speisen? Wie liebreich versorgen? Wie treulich seine Schwaren verbinden, und ihm sonst alle mögliche Pflege beweisen?

Nicht weniger lieget uns dran, dass wir dasjenige was wir dem Armen geben, mit Recht besitzen. Es muss nicht ein Geitz, fondern ein Segen,

und

und auf Christliche Art erworben seyn. (Sihe I B. Mof. XXXIII. II. I Sam. XXV. 27.) Wiltu aber erst dem Geize stellen, und hernach vom ergeitzten Gute ein Opffer bringen, fo wisse, dass solche Opffer Gott nicht gefallen. Du thust wie Saul, der im Ungehorsam die besten Schaafe behielte, und hernach seine Sünde damit entschuldigte, es sey geschehen um des Opffers willen des Herren. Er wurde aber mit seiner scheinbaren Entschuldigung verworffen.

Nebst dem gehöret der rechte Gebrauch der zeitlichen Güter nicht in die kunftige, fondern in die gegenwertige Zeit. Gebt Almosen, spricht der Herr, von dem das da ist, nicht von dem das ihr euch einbildet in künftiger Zeit zu haben. Jene Gabe ist. gewiss, diese aber ungewiss. Warum wiltu denn das Gewisse für dich nehmen, und die armen Glieder Christi auf ein Ungewisses hinnaus weisen? Wo ist deine Liebe zu Christo? Er will, dass du jetzt, da du noch Mittel und Zeit hast, seinem armen lünger helfest; und du sprichst, dass er nach so viel Jahren, wenn du nemlich mit deinem eigenen Vorrathe fertig bist, wieder

er foraren iche dass men nuss gen, und

er

me

cht ft-

A-

eit

VI.

tes

ern

rieftu

beten

Ge-

che

fen,

rum

gen

en?

nun

wieder anfragen solle. Gedenckestu aber, dass du alsdann williger seyn werdest zu geben, als du ietzt bist? Würdestu nicht die alten Entschuldigungen wieder hervorsuchen und sa-gen: Dein Vorrath sey noch nicht voll; der arme Mann komme zur unrechten Zeit; er musse auf ein ander-mal wieder einsprechen; du habest für dich selbst und die Deinigen noch lange nicht genug, und was der leeren Auss-reden mehr seyn würden? Ist aber dieses ein Kennzeichen dass dein Glaube durch die Liebe thätig fey?

Ware dein Glaube ein gottlicher Glaube, so würde er nicht von einer Zeit zu der andern das Gute hinnaus- fetzen. Denn der Glaube ist solcher Art, dass er nicht lange fraget, ob gute Wercke zu thun seyn, sondern er thut sie ehe man fraget, und ist immer im Thun. Wäre auch deine Liebe eine Frucht des Geistes, fo würdestu einen Bissen Brodt mit dem Heylande theilen, und ihn in feinen armen Gliedern nicht also verspotten. Die erste Stunde würde dir die liebste seyn, und du würdest nicht begehren dasjenige auf andere Tage and Jahre hinauss zu schieben, was du Heute verrichten kanst.

Es bezeuget aber auch die Erfahrung, dass diejenigen, die erst für sich felbst, und hernach für andere forgen wollen, des Segens, der einem frölichen Geber verheissen ist, selten gewürdiget werden. Sie werden insgemeyn hinweg gerücket, ehe die Zeit kommt, die sie zu solcher eingebildeten Liebe bestimmet hatten. Oder, solte auch einer und der andere mehrere lahre erreichen, so wird doch das Hertz durch lange Gewonheit zu Geitzen alsdann erkaltet, und von aller wahren Liebe dermassen entfernet seyn, dass man wenig Gutes davon erwarten kan.

Es ist nemlich die Welt-Liebe der Art, dass sie das Hertz zu allem Guten verstocke, und es zu der Liebe Gottes und des Nechsten gantz untüchtig. mache. Insgemeyn gehet es fo, dass der Mensch bey dem Zunehmen des Reichthums in der Erbarmung abnehme es, sey denn, dass sich auch mit dem Reichthum die Gnade Gottes vermehre. So lange der Menich wenig Reichthum hat, bildet er sich ein. dass er viele Almosen geben wolle, wenn er nur reich wäre: Er straffet auch wohl die Reichen, dass sie so Karg seyn, und ihr Hertz gegen die L 2 Armen

Es

tu

n

di-

la-

ht

ur

er-

für

ige

IS-

per

ein

EV?

au-

Leit

en.

lass

cke

nan

are

tes,

mit

fei-

ver-

dir

icht

age

du

### 112 Vom rechten Gebrauche

Armen verschliessen. Allein wenn er nun selbst reich wird, so machet ers eben, wie es andere Reiche machen. Er weiset die Armen von sich hinweg. Er suchet allerley kahle Ausslüchte, sein Versprechen, das er vor dem gethan, aber nun nicht halten will, zu bemänteln, und sich in dem Mammons-Dienste sesten Die Ursach ist, iveil die Liebe des Reichthums mit dem Reichthum selbst mächset, und das

Hertz gefangen nimmt.

Diese Satanischen Stricke sahe der Mensch nicht, als er noch arm war. Der Teufel hielte auch nicht für rathsam, ihn von allem guten Vorsatz auf einmal abzudrengen, wohl aber durch die scheinbaren Verheissungen, die der Mensch selbst in solchem Stande thut, ihn in die Mammons-Liebe mehr und mehr einzuwiegen. Hiedurch nun wird er dergestalt verstricket, dass er sich nicht so leicht wieder loss reisen kan. Er ist wie die unersättliche Eigel, die immer ruft: Bring her, bring her, Sprüch. XXX. 15.

Auf diese Weise begehret der Mensch immer mehr, und beweiset damit offenbarlich, dass er die eigentliche Art eines Geitzigen an sich habe: Ob

fchon

fchon das betriegliche Hertz fich immer beredet, es geschehe bloss desswegen, dass man nach gesammleten Vorrathe, dem dürftigen desto nach-drücklicher helfen könne. In der That aber wird der Mensch dadurch immer geitziger. Denn der Geitz, wie ihn die Schrift beschreibet, bestehet nicht eigentlich darin, dass der Mensch reich Sey, sondern dass er reich werden wolle: Nicht dass er viel Güter babe, sondern dass er mehr begehre. Wie denn in der Griechischen Sprache der Geitz mit zweven Worten beschrieben wird. deren das eine so viel heisst als Geld-Liebe, und das andere so viel als die Begierde mehr zu haben. (b)

1

r

Z

r

e

e

r

n

S

ſs

t-

r,

ch 11-

rt

Ob on

Beyde Worte stellen uns die eigentliche Natur des Geitzes vor. Gedencke derowegen an des Apostels Wort: Wenn wir Nahrung und Kleider haben, fo lasset uns begnügen, 1 Tim. VI. 8. Und an Jacobs Gelübde: So Gott wird mit mir feyn, und Brodt zu effen geben, und Kleider anzuziehen, so soll der Herr mein Gott feyn, 1 B. Mif.

L 3 XXVIII.

<sup>(</sup>b) Diragyveia, I Tim. VI. 10. Hasoys' ia Col. 111. 5.

## 114 Vom rechten Gebrauche

XXVIII. 20. Brodt und Rleid ift der Vorrath, denn dir die Schrift vermachet. Mit was Freudigkeit kanstu die Vierdte Bitte fonst sprechen, in welcher dir der Herr bloss um das tägliche Brodt zu beten vergonnet hat? Denn du bist mit dem täglichen Unterhalt nicht. zu frieden, sondern suchest Brodt auf viele und künftige Jahre die du noch nicht erlebet hast. Du sorgest um die Erhaltung des Lebens,-da du nicht weisst, ob du das Leben selbst noch haben werdest. Wer vid auf einmal krigt, fällt in viele Gefahr. Als der verlohrne Sohn sein Theil der Güter auf einmal empfing, gerieth er in ein wüstes Leben; da er hingegen von folchen Excessen frey blieb, so lang er unter der Zucht des Vaters beharrete, und täglich von seiner Hand gespeiset wurde.

In gleiche Gefahr versiel jenerReiche, der Vorrath auf viele Jahre gesammlet hatte. Er suchte nun in der leiblichen Fülle zu ruhen, da er iezt hätte anfangen sollen sein Gut zur Ehre des Schopfers zu gebrauchen. Solte dir auch Gott heute nicht geben was du morgen bedarst, so ist doch morgen Gott noch eben so barmhertzig als er heute

heute war. Die Christliche Vergnügsamkeit mustu nicht im Reichthum, sondern in dir selbst suchen. Hastueinen gelassenen Willen, so wird ein
geringer Vorrath gnug seyn: Fehlet
dirs aber an jenem, so wird auch
der Erd-kreiss deine Seele nicht sattigen
können. Ahab, ob er schon ein Königreich hatte, so war er doch unmuths,
als sich Naboth wegerte, ihm seinen
Weinberg zu geben: Und Haman,
ob er schon von der Herrlichkeit
seines Reichthums viel pralete, so hatte
er doch keine Genüge, so lange ein
armer Jude im Thor sas.

th

1

r

rnn

er e,

et

e,

et lite

les

du

en

er

# Der VI. Einwurff.

Warum treibt man doch so sehr auf die Wercke, da wir doch nicht durch die Wercke, sondern durch den Glauben allein selig werden?

#### Antwort:

Soltestu auch noch so eifrig in guten Wercken seyn, so darsstu dich doch nicht befürchten, dass du dadurch werdest selig werden. Es gibt viele andere

andere Ursachen, die dich zu fleisiger Ubung der Liebe und Gutthätigkeit antreiben follen. Die Schrift ist voll von Ermahnungen, Verheissungen und Lockungen zu guten Wercken: Soltestu aber nicht willig seyn, solchen väterlichen Ermahnungen im kindli-

chen Gehorsam zu folgen?

Viele Heyden felbst find nach ihrer Erkentnis fleislig gewesen Gutes zu thun : Ein Heydnischer Kayser hielte den Tag für verlohren, worin er nichts Gutes gethan hatte. Und ein ander danckte den Göttern für zwey Dinge: Das erste war, dass er anderer Wohlthat nie gebraucht habe: Und das andere, dass es ihm nie an Mitteln gefehlet, einem armen Manne Gutes zu thun. Und folte dich das nicht erwecken, den Heyden weit vorzulauffen; weil doch ein Christe viel höhere Verheissungen und kräftigere Gründe zu Wercken der Liebe hat, als ein Heyde?

Stelle dir das Exempel der ersten Christen vor. Tertullianus meldet, dass die Heyden von ihrem liebreichen Wandel zu sagen pflegen: Sihe, mie sie sich unter einander so lieb haben! Ihre Liebe war fo gross, dass sie nicht

nur

r

1 d

-

n

-

r

u

te

ts er

1-

as

ln

es

ht

u-

el

re

at,

en

ass

ien

wie

en!

cht

nur

nur ihr Gut, sondern auch ihr Leben für die Brüder dahin gaben. Viele Ströme des Leidens konten ihre Liebe nicht leschen. Und solte dich dieser Liebes-Eifer nicht zu einem heiligen Nacheifer reitzen? CHRISTUS aber ist ein Exempel aller Exempel. Er hat uns unausssprechliche Wohlthaten erzeiget. Er wurde arm und geringe, dass wir reich und erhöhet würden. Er ist umber gezogen und hat Gutes gethan. Sein Werck war, den Menschen an Seel und Leib zu helsen; und desswegen zog er herum, auf dass feine Wohlthat algemeyn und vielen zu Theil würde.

Wiltu Christum finden, so multu ihn unter Blinden und Tauben, Lahmen und Aufsfätzigen, Krancken und Bettlägrigen, Müden und Hungrigen fuchen. Insgemeyn kam Christus dahin, wo Mangel and Elend war. Die Wunderwercke selbst, die er that, geschahen nicht, die Menschen in Furcht und Schrecken zu jagen, sondern ihnen zu helfen und Gutes zu thun. Er wird auch am Tage des Gerichts nichts als die Liebes. Wercke rühmen, die seinen Jüngern erwiesen worden.

Und solte nun das Exempel Christi dich nicht zur Nachsolge bewegen? Nicht in der Absicht, die Seligkeit damit zu verdienen, sondern dadurch

dem Heylande ähnlich zu werden.

Gott selbst lässt dich zur Nachfolge einladen. Seyd (werdet) barmhertzig, wie euer Vater barmbertzig ift, Luc. VI. 36. Und wo ist ein stärcker Beweg-Grund dir die Erbarmung mit Nachdruck anzupreisen, als die Erbarmung Gottes, die sich über alle seine Geschöpfe erstrecket? Nun aber sollen alle Wohlthaten Gottes von dir auf den Nechsten zurück fallen. Es ist eine besondere Ehre, wenn Gott den Menschen zum Werckzeuge brauchet, andern durch ihn Gutes zu thun-Diese und viele andere Grunde, so uns die Schrift vorhält, sollen dich eifrig machen deinen Reichthum recht anzuwenden, und das Liecht des Glaubens durch Wercke der Liebe, als fo viele Stralen, von dir leuchten zu lassen.

Du sprichst: Du wollest durch den Glauben allein, und nicht durch die Wercke, gerecht werden. Ist recht geredet: Deine Wercke werden auch nicht erfordert dich zu rechtsertigen,

fon-

(

I

u

G

re

d

V

fe

de

al

be

W

de

ge

A

un

Bo

GI

de

oh

Fr

Glauben

fondern von der auss Christo geschopften Gerechtigkeit vor Menschen zu zeugen. Wer recht thut, der ist (schon) gerecht, und soll es durch das Recht-thun nicht erst werden, 1 Joh. III. 7. Und dieser lebendige, thatige und ausstiessende Glaube wird durchgehends von den Aposteln erfordert. Paulus redet von einem durch die Liebe thätigen Glauben, und vom Wercke des Glaubens, Gal. V. 6. 1 Thess. I. 3. Petrus redet von einem Glauben, der mit brüderlicher und gemeyner Liebe und vielen andern Tugenden verbunden seyn soll. 2 Pet. I. 5-7.

e

n

t

n

t,

1.

O

h

nt

u-

fo

zu

en

lie

ht

ch

en,

n-

Und wer ist eisriger in Verwersfung des todten und lieblosen Glaubens, als Jacobus? Er ersordert einen Glauben, den man zeigen könne, der die Wäysen und Wittwen besuche, der den Nackten kleide, und den Hungerigen speise. Er rühmet den Glauben Abrnhams, der voll guter Wercke war, und den Glauben der Rahab, die die Boten beherbergete. Judas nennet den Glauben den allerheiligsten Glauben, der den Heiligen gegeben sey. Wer solchen Glauben hat, der ist keine Wolcke ohne Wasser, und kein Baum ohne Frucht. Und Johannis Lehre vom

### 120 Vom rechten Gebrauche

Glauben ist, dass wir glauben an den Nahmen Jesu Christi, und lieben uns

unter einander, 1 Joh. III. 24.

Es ist ein alter Griff des leidigen Satans, dass er den theuresten Wahrheiten immer etwas anklecke, dadurch fie verdunckelt, und an der rechten Apostolischen Application gehindert werden. In vorigen Zeiten verfiel man bey der Predigt von guten Wercken auf eine verdienstliche Werckheiligkeit: Nach dem dieses Ubel in etwas gehaben, und der lautere Glaubens-Grund wieder hervorgesuchet ist; so trachtet nun der Seelen-Feind die Menschen auf eine andere Klippe zu führen, und sie von Aussübung guter Wercke, unter dem Vorwande, dass sie nicht rechtfertigen, abzuziehen. Hiedurch suchet er wieder zu gewinnen, was er dort verlohren hat. Eine Festung wird ihm zerstöret, und eine andere bauet er wieder auf, wenn man nicht wachet, und die Ordnung des Heyls in Göttlicher Lauterkeit vorträget.

# Der VII. Einwurff.

Ich mag ietzt eben nicht viel Rühmens von meinen Almosen machen: Die Armen werden schon einmal sehen, dass ich ihrer nicht vergessen habe.

#### Antwort :

Du meynest etwa, dass, wenn du aufs Krancken-Bette kommest, die Angst und Schmertzen dir eine Almose abzwingen werde, wozu du dich vordem bey gesunden Tagen nicht wollen bewegen lassen. Oder, du hast vieleicht einen Anschlag, den Armen im Testament und letztern Willen etwas zu vermachen, und dadurch alles auf einmal einzubringen. Dass aber dieses ein offenbares Zeugniss sey von dem schlechten Begriffe, den du vom Almosen-geben hast, wird auss folgenden deutslich erhellen:

Das Hertz der Almosen ist die Liebe. Nimmstu die Liebe davon, so sind es länger keine Almosen, sondern erzwun-M gene

Der

en

en ir-

ch

en

ert

an ken

igvas

ns-

en-

üh-

er-

fie

lie-

ien,

eine

nan

leyls

Der

gene Gaben, denen es an allen wesent. lichen Eigenschaften fehlet, welche die Schrift zu guten Wercken erfordert. Solche Gaben würdestu selbst gerne behalten, wenn nicht diese und jene Plage, der du dadurch loss zu werden gedenckest, dir selbige abdrünge. Nicht die Knechtische Furcht, sondern die Kindliche Liebe zu Gott, und die draufs fliessende Liebe des Nechsten ift der Grund Gottgefälliger Almosen. Ein mürrischer Geber kan Gott nicht gefallen. Gefallt ihm aber der Geber nicht, wie foll ihm die Gabe gefallen? Gott sihet nicht wie Menschen auf das ausswendige Werck, sondern auf das Hertz, woraus das Werck fliesset. Er sahe gnadiglich an erstlich Habel, und hernach Sein Opffer, 1 B. Mos. IV. 4. Wie solten denn deine Opffer, die auss Zwang und Drang geschehen, ihm angenehm feyn konnen?

Und warum wiltu dem Armen geben, wenn du kranck wirst, da er jetzt deiner Hülfe brauchet, da du gefund bist? Denckestu etwa, er solle alsdann für deine Wiederherstellung beten? So ists ja besser, du gebest ihm jetzt, da du gefund bift, auf dass er zur Erhaltung deiner Gefundheit den Segen

Gottes

t.

e

e

n

t

1-

;-

d

r-

n.

ie

et

1-

2,

he

ch

1-

g

m

e-

zt

be

ls-

e-

m

ur

en

tes

Gottes dir desto hertzlicher anwündsche. Und warum soll der Arme auf deinen letztern Willen warten; da der erste der beste, der letzte aber insgemeyn ein unwilliger Wille ist? Wie gerne würdestu dein Gut behalten, wenn du nur länger desselben geniessen köntest? Du bist so willig davon zu scheiden, als Lot war auss Sodom zu gehen: Wenn du aber endlich davon must, so wirfestu dem Armen einen Brocken zu, und meynest, dass dein voriges Geitzen, und die mancherley dabey begangene Sünden, dir nun auf einmal follen vergeben feyn. Aber irre dich nicht! Meynestn, dass Gott auf deine Almosen achten werde, die dir etwa ein leiblicher Schmertz, oder die Furcht des herannahenden Todtes und Gerichts abgenöthiget hat? Gott wird nicht deinen letzten, fondern den erften Willen ansehen, und dich nicht so wohl nach jenem als diesen richten.

Du handelst auch offenbarlich wider des Apostels Besehl. Dieser will, wir sollen Gutes thun, weil wir Zeit haben: Du aber wilt erst ansangen Gutes zu thun, wenn die Zeit vorbey, und die Ewigkeit angangen ist. Hierin thustunicht als ein kluger Saemann. Die Zeit

M 2

in

ist zum Saen, und die Ewigkeit zum Erndten bestimmet: Du aber wilt deinen Saamen fäen, nach dem du in die Ewigkeit eingangen, oder doch nahe vor den Thoren derselben bist. In der Zeit felbst hastu nicht allemal gelegene. Zeit, sondern must sie nach des Apostels Ermahnung auskaufen. Sihe den Ackermann an: Ob er schon immer Zeit hat, so ist doch nicht eine iede Zeit zum Säen bequem. Verschläft er die Saat-zeit, so wird er nie erndten. Säet er aber, und faet nicht guten Saamen, wie kan er eine gute Erndte erwarten? Thustu nun Gutes da du noch Zeit hast, so wirstu auch Gotes empfangen, wenn keine Zeit mehr feyn wird.

Du fagst: Du wollest im Künstigen, das ist bey deinem Todte, der Armen gedencken. Wärestu unsterblich, so würde der Arme nie einen Bissen Brodts von dir kriegen. Er ist daher mehr deinem Todte, als deinem Leben verbunden. Dort heisst es: Er streuet auss, (oder auch: Er hat aussgestreuet:) und gibt den Armen, seine Gerechtigkeit bleibet ewiglich, Ps. CXII. 9. Nicht: Er will ausstreuen, er will geben. Dieses wäre etwas ungewisses, davon er folglich keine gewisse Erndte erwarten könte.

Ein wahrer Christ hat zwar auch den Vorsatz, dass er im Künftigen Gutes thun wolle, aber das hebet fein gegenwertiges Thun nicht auf. Er hat Gutes gethan, er ift immer im Thun, und will auch beständig drin fortfahren. Du aber hast in der vergangenen Zeit kein Gutes gethan: Thust auch keines in der gegenwertigen, sondern alle dein Gutes soll kunftig geschehen, wenn du nicht mehr Zeit, sondern lauter Ewigkeit vor dir hast. Und wer hat dich versichert, dass du bey deinem Todte auch Mittel haben werdeft, dein Versprechen zur That zu führen? Denckestu nicht an die Ungewisheit des Reichthums, und wie er so leicht Flügel gewinnen und davon fliegen könne? Vieleicht lebestu länger als dein Reichthum; und wo bleibet denn die Hoffnung des Armen, den du fo lange auf deinen letztern Willen vertroftet haft ?

r

y\_

n

ft

m

ir

-

re

I.

ill

S,

te

in

Wenn aber auch bey deinem Todte noch Mittel vorhanden feyn solten, wie kanstu wissen, ob du alsdann den Willen flugs haben werdest, den Armen mit einer Gabe zu helfen? Vieleicht ift alsdann dein Wille durch die Geld-Liebe dermassen verstocket, dass du weiter kein Andencken an-den Blenden

M 3.

haben

haben dörftest. Bistu gewiss, dass alsdann dein Hertz auf einmal aufgehen werde, das du so viele Jahre vor dem Armen verschlossen gehalten hast? Und wie viele andere Zufälle können dir zustossen, und deinen vermeynten guten Willen auf einmal zernichten? Vieleicht magstu durch einen schnellen Todt hinweg gerückt werden, da du keine Zeit hast einige Verfügung für die Armen zu thun: Oder, es konnen dir deine Gedancken durch Heftigkeit der Schmertzen und viele andere Unruhen; dermassen zerrüttet werden, dass du derselben nicht mächtig bist. Oder, es können eigennützige Verwandten und Freunde, die begierig nach deinem Gute find, dir dergestall in den Ohren liegen, dass dabey den Armen gar schlecht gerathen seyn dorfte. Auf solche Weise wirstu anderer Leute Willen anstat deines eigenen machen müssen. Wie viele wohlgemeynte Vorschläge find durch den Aufschub ins Stecken gerathen, und endlich durch die Gerichte der Zeit gantz zerschlagen worden ?

Herr Baxter berichtet, dass er einen Vorsatz gehabt habe, alle das Seinige auf Wercke der Liebe zu wenden, und

10 721 4

in-

n

w

m

ol

al

de

al

W

fir

ZU

un

di

insonderheit noch bey seinem Leben eine Armen-Schule, zu Erziehung dürftiger Kinder anzulegen. Unterdess habe er andern das Geld in die Hände gegeben, bis sich Gelegenheit fünde, ein Hauss zu solchem Behueff zu kaufen und einzurichten. Es seyn aber bald hernach solche Zerrüttungen im Lande entstanden, (war bey der Regierung Caroli II.) dass Baxter nebst vielen andern auf einmal um das Seine gebracht, und dadurch der gantze Vorschlag zernichtet worden. Bey welcher Erzehlung besagter Theologus diese Erinnerung thut; Dis habe ich bier anführen wollen, um einen ieden, der Gutes thun will, zu rathen, dass er es bald und mit Fleis thue.

n n

r

f

e

n

rns

h

en

en

ge

nd n-

SE TO LIVE

Wenn du aber auch endlich noch Verfügung thun soltest, und dem Armen eine Gabe vermachen, wie weistu, ob die Hinterlassenen deinen Willen in allen erfüllen werden? Ist dir ietzt dein Freund, da du noch lebest, nicht allemal tren, wie folte er dir tren feyn, wenn du nun todt bist? Uberhaupt find alle deine Anschläge dem Armen zu dienen, thoricht, eitel und ungewis; und doch wirstu wohl dencken, dass dir Gott einen gewissen Lohn für deine unge-

ungewissen Projecte schencken solle. Es ist aber wohl zu befürchten, dass, da du nur Wind faeft, du nichts als Ungewitter einerndten werdest. Insgemeyn gehet es mit den späten Almosen wie mit der späten Buffe, die der Mensch thun will, wenn er aufs Todt-Bette kommt. Eine folche Buffe geräth felten wohl. Und nun fehlt es dir noch an Beyden. Du hast noch nicht einmal Busse gethan, geschweige, dass du soltest im Stande guter Wercke erfunden werden. Denn ist die Busse rechter Art, so muss sie nothwendig mit Glauben und Liebe verbunden seyn. Dass es dir aber am Glauben fehle, ist auss dem Mangel der Liebe offenbahr, als welche die erste Frucht eines lebendigen Glaubens ift. Dass du aber ohne Liebe und Erbarmung seyft, erhellet auss den kahlen Entschuldigungen, die du macheft, wenn dich ein Armer um eine Almose anspricht. Da weisestu ihn ab biss auf deine letzten Lebens-Stunden: Ja er soll gar warten bis nach deinem Todte, und fich indess auf ein zweifelhaftiges Testament und blosses Gerathmobl verlaffen.

Sihe! wie ungewiss deine Verheisfung sey, und wie schlecht die Vertröstung, ta vi

W

m

wi

fp

tröstung, die du dem Armen gibst! Ist dis der Grund, den du aufs künstige legest, und der Saame der dir eine fröliche Erndte einbringen soll? Und gesetzt, dass du auch noch vermögend seyn soltest, dem Armen eine Gabe zu geben, so mustu!nothwendig erst Bussethun, und Gott um den Glauben bitten, auf dass ihm in demselben dein Werck gesalle. Ohne Glauben ists unmöglich

Gott zu gefallen.

1

n

t.

1.

m

n.

fo

nd

ir

m

he

ıu-

nd

en

12-

ine

ab

en:

em

vei-

ath-

eis-

Ver-

ung

Soltestu aber in deinem fleischlichen Sinne biss auf dein Todt-Bette beharren; wie kanstu dir einbilden, dass deine Almosen, die du ohndem biss auf die letzte Stunde verschoben hast, ihn flugs ausssöhnen sollen? Gott sihet nicht wie Menschen auf die aussere Gabe, sondern auf den innern Grund, det dich dazu beweget. Ist dieser falsch, unglaubig und liebloss, so sind alle deine Gaben verwerflich, foltestu auch viel tausend Widder herzuführen, oder fo viel Oel, dass gantze Ströme draufs würden. Gedencke an Salomonis Ermahnung, Sprüch. III. 28. Sprich nicht zu deinem Freunde : Gebe bin, und komm wieder, morgen will ich dir geben. (Du sprichst, er solle bey deiner Kranckheit, oder

oder gar nach deinem Todte wieder kommen:) so du es doch wohl hast.

## Der VIII. Einwurff.

Ich muss doch auch einen guten Nahmen bey meinen Erben hinterlassen, und ihnen nach meinem Todte einen frölichen Tag machen. Sie würden mirs wenig Danck wissen, wenn ich alles weggeben, und ihnen nichts lassen solte.

#### Antwort:

m

ha

de

ch

fcl

ge

no

in

her

du

noc

ma

Ist dein Erbe ein wahrer Christ, so wird er bedauren, dass du in deinem Leben den Mammon nicht besier gebrauchet hast: Ist er aber ein Narr, was wird dir sein Dancken helsen? Seine Lob Sprüche werden dir nicht nachfahren. Alle seine Parentationes und Personalien, die er für den Lohn der Ungerechtigkeit machen lassen, können deine Zunge nicht auf einen Augenblick kühlen, wenn du nun mit dem Schlemmer dahin fährest, um nach deinen Wercken gerichtet zu werden. Solte

Solte er auch durch allerley Lob-und Trauer-Gedichte dein Gedächtniss verehren; so wird doch dein Nahme bald verrotten, (Sprüch. X. 7.) und nichts als Stanck hinter sich lassen. Alle Denck-und Danck-Maale, so dir der Erbe aufrichtet, werden wie ein Dreck umkommen, (Hiob. XX. 7.) und wie ein Gesicht in der Nacht verschwinden, denn der Gottlosen Ruhm währet nicht lange. Nicht der grosse, sondern der gnte Nahme ist besser denn gute Salbe, (Pred. VII. 2.) die sich in die Nähe und Ferne aussbreitet.

22

n

n

ge-

rr,

n ?

ch-

ind

Jn-

nen

ren-

dem

dei-

den.

olte

Vieleicht aber wird der Erbe deiner Thorheit lachen, und zu deiner Schande in kurtzem verprassen, was du mit Kummer und Kargen in vielen Jahren und schlaflosen Nächten zusammengesparet haft. Du fagst : Du wollest ihm nach deinem Todte einen frölichen Tag machen: Erwegestu aber nicht, wie schändlich du selbst den Reichthum gemissbrauchet habest, und wilt nun noch nach deinem Todte auch andere in dieselbe Sünden-Gemeynschaft ziehen! Weistu nicht, dass Jerobeam durch Einführung des Kälber-Dienstes noch nach seinem Todte Israel sündigen machte, und also sein Theil an allen den Sünden

Sünden hatte, die nach seiner Vorschrift noch lange hernach begangen wurden? Oder, erinnerstu dich nicht, wie ernstlich jener Reiche seiner fünf Brüder Bekehrung wündschte, und zwar, da er schon in der Hôlle und in der Quaal, und keiner wahren Liebe mehr fähig war? Er hatte sie nemlich durch den Missbrauch des Reichthums in die gewöhnlichen Sünden verleitet, die der fichere Mensch mit dem Reichthum zu treiben pfleget; und er befurchte fich nun, das jene nach seinem Exempel immer fortsündigen, und seine Quaal vermehren würden. Ich meyne ja diese und dergleichen Betrachtungen solten dir solchen Kitzel verleiden, und dich, deinen Reichthum besser zu brauchen lehren.

Wer fordert das von deinen Händen, dass du mit dem Ruin deiner eignen Seele den Erben fröliche Tage machest? Du stürtzest dich hier in Versuchung, und Stricke, auf dass du reich werdest, und mit dem Reichthum einen guten Nahmen erkaufest: Bedenckestu aber nicht, dass auf ein boses Leben nothwendig ein boser Nachklang folgen musse? Was krumm ist, das kan nun kein Geld mehr gerade machen. Und

foltestu

soltestu auch einigen Ruhm bey Menschen erjagen, was Trost kan dir das geben vor dem Richter der gantzen Welt, der einen ieden unparteyisch nach seinen Wercken, und nicht nach der Menschen Dünckel urtheilen wird?

Wiltu einen guten Nahmen hinterlassen, so mustu in deinem Leben durch Wercke der Liebe einen guten Grund dazu legen. Auf gute Wercke folget ein guter Nahme, den Gott, Engel und Ausserwehlte bekennen werden. Nach dieser Ehre soltestu trachten, und deinen Nahmen in das Buch des Lebens einschreiben lassen. Was hilfe dirs, dass dich der rohe Haufe nach deinem Todte preiset, wenn du in deinem Leben ein Schand-fleck des Christlichen Nahmens gewesen bist, und daher erwarten must, dass dein Gedachtniss von der Erden soll anssgerottet werden? Pf. XXXIV. 17.

lun nd ftu

t-

er

1,

ig

en

e-

er

zu

ch

el

al

efe

en

h,

en

en,

en

£ ? ng ft, en per hten

## Der IX. Einwurff,

Es ist mir sauer genug worden, dass ich etwas vor mich gebracht habe: Ich ware ja wohl ein Narr, wenn ich nun meinen Schweiss und Blut so wieder weggeben solte.

### Antwort:

Hättestu Glauben an Gott, so würdestu auch glauben, dass durch Christ-liche Mildigket dein Gut gar nicht ge-mindert, eher aber gesegnet und ver-mehret würde. Es ist aber von dieser Materie, (ob Almosen-Geben arm mache) im Vorigen schon nach Nothurft gehandelt, und die Erkentnis verschiedener Lehrer angeführet worden.

Es ist überhaupt eine unnothige Sorge, wenn du befahrest, bey Christlicher Mildigkeit um das Deine zu kommen, da du solches dadurch vielmehr in Sicherheit setzest. Du sagest : Le sey dir sauer worden, und du habest viele Mühe gehabt, etwas vor dich zu bringen : Erkennestu aber nicht, dass

Gott

Gott allein dir das Vermögen, Stärcke und Gesundheit gegeben habe, womit du alles dieses gewonnen hast? Und folte er denn nicht auch ein Recht zu dem Reichthum haben, der dir auf diese Weise zugefallen ist? Du schreibest dasjenige deinen eignen Kräften zu, was dem Herren allein und eigentlich zu kommt: Welches, wie es eine gefährliche Abgotterey ist, so hat Gott nachdrücklich dawider geeifert. Also heisst es 5 B. Mos. VIII. 16. u. f. Gott demuthigte dich, und versuchte dich, dass er dir hernach wohl that : Du machtest sonst sagen in deinem Hertzen: Meine Kräfte, und meiner Hande Stärcke haben mir dis Vermögen aussgerichtet : (haben mir diesen Reichthum zu wege gebracht:) Sondern dass du gedächtest an den HERREN deinen Gott; denn ER ists, der dir Kräfte gibt, solche machtige Thaten zu thun. (Solchen Reichthum zu gewinnen.)

e-

ze

t-

US

l-

est

zu

is

tt

Hat nun der Herr schon im Alten Testament (das doch mit zeitlichen Dingen vieles zu thun hatte,) solches Selbst-Vertrauen so ernstlich verboten, und das Volck zu dem Ende gedemüthiget, (v. 16.) dass er sie gewehnete, auss seiner Hand täglich ihr Brodt zu nehmen;

nehmen; so solten wir ja im Neuen Testamente, in welchem der Geift des Glaubens im hohern Maass gegeben ift, ein stärcker Vertrauen zu ihm haben, und uns felbst nichts, ihm aber alles alleine zuschreiben. Dis ist die Art des Glaubens, und der drauss herfliessenden kindlichen Zuversicht. Wenn auch der Glaubige in seinem Berufe treulich arbeitet, und sich ehrlich ernehret; so gibt er doch Gott immer die Ehre, und erkennet, dass er ihn allein dazu tüchtig mache. Sein linckes Auge ist in die Zeit, und auf die äussere Arbeit gerichtet; das rechte aber in Gott und die Ewigkeit. Dieses muss jenes in Göttlicher Ordnung regieren : Es muss ihm Zeit und Ordnung, Schrancken und Maass setzen, auf dass es vom Geitz, vom Selbst-Vertrauen, Selbst-Gefälligkeit und andern fündlichen Anklebungen, die fich in die Arbeit zu mischen pflegen, frey bleibe.

Mustu nun im Schweiss deines Angesichts dein Brodt essen, so gedencke, dass dieses ein Theil der Straff sey, die dir der weise Schöpfer zu deiner Demüthigung nach dem Fall, auferleget hat. Keinesweges aber foll dich dein Fleis und Arbeit erheben, oder dich

auf die Klippe des Selbst Vertrauens führen. Hiedurch würde deine Arbeit, die schon eine Folge des Fluchs und Falles ist, noch mehr in den Fall verwickelt werden. Du würdest dich jenem Fischer gleich stellen, (Hab. I. 16.) der seinem Netze opferte, und seinem Garn räucherte. An statt dass er Gott alleine den Fisch-fang hatte zuschreiben sollen, (als der beydes die Fische ins Netz gesammlet, und dem Fischer die Kraft dasselbe zu ziehen, gegeben hatte :) fo machte er sein Netz zum Gotte, weil er damit einen Zug gethan hatte. Auf solche Weise pfleget sich der Mensch an die geringste Creatur zu hängen und damit Abgötterey zu treiben! Wie leicht aber ist es dem Herren einen Wurm zu verschaffen, der solchen Kürbis verderbe?

e

n

n

1-

es

7-

n-

zu

n-

e,

lie

)e-

get

ein

ich

uf

Du magst dirs mit Petro noch so sauer werden lassen, und die Nacht, die andere zur Ruhe gebrauchen, in deinem Beruse zubringen: Du magst die bequemeste Zeit (wie die Nacht zum Fisch-Fange ist:) zu Führung deines Amptes ausssetzen; so wirstu doch wenig gewinnen, wenn du in blosseigener Weisheit das Netz ausswirsest.

N 3

Da

Das Wort des Herren muss dir den Segen bringen. Und was wird dir dein Ackern und Säen helsen, wenn der Herr die Dürre ruset beydes über Land und Berg, über Korn, Most, Oele, und über alles was auss der Erden kommt: Auch über Leute und Viehe, und über alle Arbeit der Hände? Hagg. I. 11. Es heist auch hier vom äussern Landund Acker Bau, was dort Paulm vom geistlichen Seelen-und Hertzens-Bau sagt, 1 Cor. III: 7. Weder der da pstantzet, noch der da begiesset, ist etwas, son-

dern Gott, der das Gedeyen gibt.

Dieser Abgötterey machte sich dort das abtrünnige Israel schuldig Hos. II. 5. Ich will meinen Bulen nachlaussen, die mir geben Brodt, Wasser, Wolle, Flachs, Oel und Trincken. Und v. 8. Sie will nicht wissen, dass ichs sey, der ihr gibt Korn, Most und Oel, und ihr viel Silber und Gold gegeben habe, das sie haben Baal zu Ehren gebraucht. Hier sind viele Sünden auf einander gehausset, die sie mit dem Missbrauche zeitlicher Güter begingen. Sie schrieben den Reichthum bosen Menschen zu, und liessen ihnen desswegen nach. Wobey denn Gott gantz auss den Augen gesetzt und seine gütige Vorsehung schändlich

lich verleugnet wurde. Hernach brauchten sie solche Gaben dem Baal zu Ehren, und folglich zur Verachtung des wahren Gottes. Sie wolten nemlich nicht wissen, dass es der Herr sey, der ihnen allen diesen Vorrath ge-

geben habe.

1-

m

u

12-

rt

II.

lle,

8. der

ibr sie

ier let,

her den

and bey

ge-

nd-

lich

Prufe dich, ob du nicht in gewisser Maass dich aller dieser Sünden theilhaftig machest. Jene schrieben ihr Gut den Bulen zu; du aber deinem eigenen Schweifs und Blute, Fleis und Arbeit. Jene dieneten damit dem Baal. du vieleicht deinen fündlichen Lüsten. Jene wendeten nichts an zum Dienste Gottes; du meynest gar es sey Narrheit, dem Armen und Elenden, welchem du nach Göttlicher Ordnung damit dienen soltest, etwas davon zu geben. fene erkannten Gott nicht in der Gabe, du auch nicht; da doch dieses das Mittel ist, wodurch einem Christen die äuslere Gabe versusset und geheiliget wird. Glaubestu nun, dass an deiner Arbeit alles gelegen sey, was brauchestu weiter die vierdte Bitte zu beten. als worin du zum taglichen Bettler vor der Thür des Herren gemacht wirst? Glaubestu aber, dass der Segen des Herren reich mache; wie darfstu dich wegern

140 Vom rechten Gebrauche

wegern dem Armen dasjenige zu reichen, wozu dich Gott in seiner weisen

Almosen-Ordnung verbunden hat?

Du bekennest, du habest Kummer und Mühe etwas zu gewinnen: gestehest auch es koste Sorge und Quaal das gewonnene beyzubehalten: Glaube aber auch dieses, dass du mit Furcht und Schrecken davon müssest, es sey denn, dass du das Zeitliche in Chriftlicher Klugheit zur Ehre des Gebers gebrauchen lernest. Und dis ist die Frucht des im eigenen Willen ohne Absicht auf Gott zusammen gescharreten Reichthums! Gedencke an Sirachs Wort: Vergiss des Armen nieht, wenn du den frölichen Tag hast, so wird dir auch Freude wiederfahren, die du begebrest. Du must doch deinen sauren Schweiss andern lassen, und deine Arbeit den Erben übergeben, Cap. XIV.

n

er

al

11-

ht ey

rs

ne

r-

i-

ot,

rd

e-

en

eit

er

# Der X. Einwurff.

Was ist denn endlich Ubels dran, dass ich das Meinige suche zu rathe zu halten?

### Antwort:

Eine Sache in Christlicher Ordnung zu rathe halten, ist löblich; aber den Armen Mangel leiden lassen, wenn man ihm helsen kan, ist unverantwortlich. Jenes mag eine Christliche Sparsamkeit heissen; da dieses eine unselige Frucht des Geitzes ist, der alles zu sich alleine reisset, und dem Armen sein Theil entwendet.

Du kanst aber doch dem Handel scheinbare Nahmen geben. Soltestu die Schrift deinen Richter seyn lassen, so würdestu sinden, dass dasjenige offenbarer Geitz und Mammons-Dienst sey, was du mit dem schönen Nahmen der Sparsamkeit krönest, und es als ein kluges Zurath-halten vorstellest. Mancher Mensch fänget an zu sparen und zu rathe zu halten, und denckt anfangs nicht weiter

weiter zu gehen : Weil er aber nicht wachet, so folget auf das Sparen ein Kargen, und auf dieses ein Geitzen. Hänget er diesem noch weiter nach, fo kriegt er endlich ein Hertz durchtrieben mit Geitz, (2 Pet. II. 14.) oder nach Pauli Aussfpruch, ein Hertz, in welches der Geitz als eine Wurtzel sich einsencket, und unzehlich Ubel verursachet, 1 Tim. VI. 10. Weil aber der Mensch ungern erkennen will, dass er aus einem Sparsamen ein Gei-tziger worden sey, so suchet er sich bey seinem vorigen Credit zu schützen, und das bose Hertz mit guten Nah-men zu übertünchen. Das Laster hänget nun den Mantel der Tugend um, um dadurchUnvorsichtige desto eher ins Netz zu ziehen. Von welcher Art des Selbst Betruges der Engländische Theologus Daniel Dyke im XV. Cap. seines von dieser Materie geschriebenen Tractats mit mehrern gehandelt hat.

Es bezeuget aber der natürliche Mensch bey dieser Sache, wie ungeschickt er sey, Tugend und Laster im geistlichen Sinne zu prüsen, und ein jedes bey seinem rechten Nahmen zu nennen. Die Sparsamkeit, die freylich eine Christliche Tugend ist, mus nach

dem

dem Wörter-Buche der Welt oft ein Geitz heissen; und der offenbare Geitz pfleget den Nahmen der Sparsamkeit anzunehmen. Ein Christ bringet alles zum rechten Prüse-Steine, auf dass er auf keiner Seite berückt, und in Ge-

fahr gesetzt werde.

ht

in

n.

b-

er

in

el

eil

11,

ei-

ey

n,

n-

n,

ns

rt

e-

ies

a-

he

e-

im

in

Zu

ich

ich em Es wird aber Geitz und Sparsamkeit in ihrer innern Gestalt deutlich erkannt werden, wenn wir im Göttlichen Liechte eines gegen das andere halten, und die Tugend von dem entgegen stehenden Laster entscheiden lernen. Zu dem Ende muß nun dem Geitze die Larve abgezogen, und seine inwendige böse Art, sampt denen daher erwachsenden unseligen Früchten aufgedeckt werden. Alsdann wird sich zeigen, ob dein angegebenes Zurath-halten unter die Tugenden, oder die Laster zu zehlen sey.

Der Geitz ist ein Laster, so den Menschen beydes der Liebe Gottes und des
Nechsten beraubet. Denn wer die Welt
lieb hat, in dem ist nicht die Liebe des
Vaters, 1 Joh. II. 15. Und kan wohl
ein größer Ubel seyn, als der Liebe
Gottes und des Nechsten beraubet
werden, worin ja die Freude der Ausserwehlten ewig bestehen wird? Wegen
dieser

dieser Ursach heisst der Geitz unter andern die Wurtzel alles Obels, beydes des Sünden-Obels und des Straff-Obels. Wie aber der Geitzige die Liebe Gottes und des Nechsten verlieret, so verlieret er auch die Liebe zum Göttlichen Worte, und zu allen geistlichen Handlungen. Ihn verlanget, dass der Neumond und Sabbath ein Ende habe, dass er Geträyde verkaufen und Korn seil haben möge, Amos VIII. 5. Wie solte aber die Liebe Gottes da wohnen können wo die Liebe der Welt so tiese Wurtzel geschlagen hat?

Ferner so ist der Geitz fürnemlich eine geistliche Sünde, welche wie der Unglaube selbst, die innern Gemüths-Kräste besudelt und angreisset. Der Geitz ist eine Sünde, wodurch die Vernunst gewaltig entzündet und in unendliche Schlüsse und Anschläge hingerissen wird. Also raisonirte jener Reiche in sich selbst, (Luc. XII. 17.) wie er von seinem Einkommen auf lange Zeit seiner Seele gütlich thun wolle. Alle seine Gedancken zieleren auf ihn selbst, aber des Armen wurde

mit keinem Worte gedacht.

Beydes Verstand und Wille wird durch den Geitz besleckt. Der Geitzige heisst I

.

è 0

R

T

6,

172

ie

en

fe

er

15er

die

in

in-

ner

7.)

auf

nun

ten

rde

rch

ige

isst

heisst Irrdisch gesinnet, (Phil. III. 19) weil sein Verstandt mit dieser Sünde zu thun hat: Es heisst aber anch von ihm, dass er die Welt liebe, weil nemlich der Wille mit eingeflochten wird. Und wenn der Apostel einen Geitzigen beschreibet, so nennet er ihn einen der reich werden will, (1 Tim. VI. 9.) und daher mit dem Willen am Irrdischen klebet. Wegen dieser Ursach ist der Geitz dem Christenthum schnurstracks zuwider; weil dieses den Menschen himmlisch gesinnet machet, da ihn jener in die Liebe des Irrdischen nur mehr hinnein ziehet. Wegen derfelben Ursach heisst der Geitz Abgötterey, und der Geitzige ein Götzen-knecht, Col. III. 5. Eph. V. 5. Wie nun der rechte Gottes Dienst darin bestehet, dass der Mensch an den wahren Gott. glaube, ihn hoch achte, fich felbft, und alle Seelen-und Leibes Kräfre ihm zu eigen ergebe, ihn liebe und ihn allen andern Götzen und Göttern vorziehe; so erweiset der Geitzige alle solche Ehre dem Gold-Klumpen, den er für feinen Gott halt, und zu ihm fagt: Du bist mein Troft.

Alle Stande, Professiones und Lebens-Arten werden durch den Geitz verdorben

dorben und zu allen Guten untüchtig gemacht. Obrigkeitliche Personen werden dadurch verleitet das Recht zu beugen, und ein falsches Urtheit zu fprechen. Lebrer in Kirchen und Schulen verfallen dadurch in eine schändliche Gewinn Sucht und viele andere Laster, also, dass sie die Gottseligkeit endlich für ein blosses Gewerbe halten.

Bey den Zuhörern wird durch die Sorge dieses Lebens der Saame des Worts erstickt und unfruchtbar gemacht. Wie denn Luc. VIII. 14. bedencklich gesagt wird : Nach dem sie das Wort gehöret haben, geben sie bin : Das ift: Sie beharren nach wie vor in ihren alten Sünden-Wegen: Sie wollen fich durch das verkündigte Wort von dem Geitz-Wege nicht abziehen lassen. Der irrdische Trieb ist so gross, dass fie auch keinen Augenblick stille stehen, und dem Worte nachdencken; fondern sie gehen bin, und bleiben nach wie vor in den Stricken des Mammons und der Eitelkeit liegen.

Dorch den Geitz wurde Judas verleitet Christum zu verrathen; der Phariseer aber seiner zu spotten. Demas verliess Paulum aus Liebe des Irrdischen

nnd

u

u

d

e

le

t-

e-

ie

es

e-

e-

ie

in

en

n

n.

ſs

ns

r-

er

as

en

id

und wurde ein Gotzen-Diener. Achan stahl das Babylonische Kleid. Andere find dadurch in viele andere Sünden und Gerichte gerathen. Wenn Paulus die Laster der Heyden Rom. 1. 29 erzehlet, so wird auch des Geitzes, als einer eigentlich beydnischen Sünde, mit Nahmen gedacht. Anderswo wird der Geitzige den Hurern, Abgöttischen und Räubern an die Seite gesetzt, des Bruder Nahmens unwürdig geachtet, und von dem Reiche Gottes ausgeschlossen, 1 Cor. V. 11. Cap. VI. 9, 10. Der Geitzige stehet auch unter den Sündern, durch welche die letzten Zeiten werden greulich gemacht werden, 2 Tim. III. 1, 2.

Es ist dieses Ubel so gefährlich und ansteckend, dass der Herr gnug zu thun hat, seine eigene Jünger dawider zu warnen. Hutet euch, spricht er, dass eure Hertzen nicht beschweret werden mit Sorgen der Nahrung, Luc. XXI. 34. An welchem Orte die Nahrungs-Sorge zu dem Fressen und Saussen gesetzt wird, weil beyde einerley Wirckung nach sich ziehen. Denn wie die Überladung mit Speiss und Tranck den Verstand verdunckelt, und den gantzen Menschen zu geistlichen Übungen unbequem

Und dieses hat man hier etwas aussführlicher vorstellen müssen, auf dass das Sünden Obel, das mit dem Geitz verknüpft ist, desto besser erkannt, und von der Christlichen Sparsamkeit

genau unterschieden werde.

Von allen diesen unseligen Folgen, die der Geitz gebieret, findet sich keine bey der Sparsamkeit. Tugend streitet nicht wider die Liebe Gottes und des Nechsten, sondern ist in derselben stattlich gegründet. Ein Sparsamer suchet nicht reich zu werden, sondern nur was er hat, zu rathe zu halten; und zwar, theils seine eigene Notherft davon zu nehmen; theils aber dem Armen damit dienen zu können. Prüse dich, ob dieses der Zweck deines Zurath haltens sey; oder ob etwa sonst eine unordentliche Begierde sich hinter solchen Nahmen verstecke. Ob auch schon die Sparsamkeit mit zeitlichen Dingen beschäftiget ist, so geschicht doch solches zu keinem andern Ende, als dass die Creatur denjenigen Zweck erreiche, wozu sie der Schöpfer geordnet hat. Und weil die Creatur ich ch-Isass itz nt, keit

en, lich efe ebe ift Ein erathe ene eils Zu der der Benen amget keiitur der die

atur

Creatur theils zum Dienst, theils zur Speifung, theils zur Kleidung, theils zu anderer Nothurft des Menschen gewidmet ist, so trachtet die Christliche Sparsamkeit sie in diesen Zweck lauterlich einzuführen, und dadurch dem Willen des Schöpfers nachzpkommen.

Auf diese Weise wird durch die Sparsamkeit der schändliche Missbrauch, den der Mensch mit der Creatur oft treibt, gehaben, und allem Uberfluß im Esen und Trincken, imgleichen allem fündlichen Kleider-Pracht vorgebeuget. Denn weil durch den Missbrauch die Creatur verdirbet und umkommt, so wird sie hingegen durch die Sparsamkeit zum rechten Zweck gebraucht und angewendet. Also sammleten die Junger nach Christi, Befehl die übrigen Brocken, um von den Gaben Gottes nichts umkommen zu lassen, sondern andern, die hungrig und arm waren, damit dienen zu können. Worauss denn offenbar gnug, ist, dass die Christliche Sparsamkeit den Armen gar nicht verfaume, sondern vielmehr, ein tresliches Mittel sey, ihm zu helfen und Gates zu thun.

Erwege nun abermal, ob dein Zurath-

halten solcher Art sey? Ob du die Creatur zur blossen Nothurst, keinesweges aber zum Ubersluss brauchest? Imgleichen ob du dasjenige, was du auf diese Weise ersparest, zum Dienst der Armen treulich verwendest; so wird dir eine solche Sparsamkeit zum Segen gedeyen. Du betriegest dich aber selbst, wenn du der hestigen Geld-Begierde den schönen Nahmen der Sparsamkeit gibst, und unter solchem Vorwand dem Geitze nachhängest.

Dis ift kein Christlich Zurath. balten, sondern ein unchristlich Zurückhalten, wobey des Armen wenig gedacht wird. Die Liebe gehet vor der Sparsamkeit her, und die Sparfamkeit folget flugs auf die Liebe, wie uns der Herr mit seinem Exempel Joh. VI. 11, 12. gelehret hat. Erstlich speisete er das Volck, (aufs hertzlicher Erbarmung, wie auss der andern Geschicht Marc. VIII. 2, 6. deutlich erhellet:) und da es fatt war, hiefs er die übrigen Brocken sammlen, auf das nichts umkame. Sihe! wie Liebe und Sparsamkeit einander die Hand bieten, und des Nechsten Nutz befordern. Thue du desgleichen, werde hierin ein Nachfolger Christi, fo

viele

fo wird dich deine Sparsamkeit an Almosen-Geben gar nicht hindern.

t

1

h 1-

r m

u-

ig

or

1-

ie

el

ft-7-

rn

ch ess

auf

ebe

ind

or-

and sti,

fo

Ich will aber dieser Materie noch einen guten Rath, den ein Christlicher Theologus von der rechten Sparsamkeit gibt, beyfügen, und des Lesers Nachdencken überlassen : Es ' ist gar kein Zweifel, spricht er, dass zu Verpflegung der Armen nicht folte ein gnugsamer Vorrath können angeschaffet werden, und zwar auf eine solche Art, dass man anderer Einkünfte desswegen nicht sonderlich angreiffen dorfe; als welches der ungläubige Einwurff ist, den die Welt insgemeyn wider die Versorgung der Armen zu machen pfleget. Es

könte aber solches geschehen

(1) Durch Ersparung derjenigen Dinge, die überflussig sind. Es sind viele, die jährlich grosse Summen unnützer Weise verschwenden. Wenn diese Gelder dem Missbrauche ent zoe gen und zusammen geschossen würden, so würde ein solcher Schatz herauss kommen, dass man eine Menge armer Menschen davon erhalten konte. Die Leute leben zu dieser Zeit sehr unmässig im Essen und Trincken. Sie haben nicht nur

# 152 Vom rechten Gebrauche

viele Gerichte, sondern sie lassen auch dieselben mit vielen Kunsten und Kosten zubereiten. Hätten die Armen dasjenige, was übrig dran ist, so würden sich diese nicht nur des Hungers dadurch erwehren, sondern die Reichen selbst würden dabey desto gesunder seyn, und weniger Rechnung zu geben haben. Es ist unserer eigenen Gesundheit zuträglich, dass wir mässig essen und trincken: Die Armen haben in dieser Welt den Nutzen davon, wir aber werden ihn in der künstigen sin-

Nebst dem wird so viel auf die Kleidung verwand, dass man davon ein Theil, ohne uns selbst im geringsten zu schaden, zum Behuef der Armen gebrauchen könte. Was mancher eiteler weise verprasset, davon könten viele Arme eine nothürstige Decke haben. Was bey

den.

Spielen und Spatzier-fahren, bey Visiten und Gastereyen, bey Erhaltung unnützes Viehes und allzuvieler Knechte und Mägde, was bey unnöthigen Reisen und Rechts-Processen

drauf gehet, davon könten viele

nützliche Anstalten gemacht werden.

Wir

len ten die ift. des ern bey ger ift ägrineser ber findie von ingder Was danobey bey halieler nnöessen viele den. Wir

Wir konten mit dem Gelde, das auf diese und dergleichen fruchtlose Weise verthan wird, Armen-und Arbeits-Hauffer bauen, gute Schulen anlegen, arme Studenten erhalten, und viele andere löbliche Stiftungen, und zwar, dass wir die Kosten nicht einmal fühleten, aufrichten. ' Jetzo nicht zu gedencken, wie vieles mancher auf seine Sunden und Thorheiten wendet. Wenn ihn eine arme Wittwe und Wayse um eine Almose anspricht, so hat er nichts; wenn er aber für diese und jene Thorheit etwas hingeben foll, so kan er bald Geld finden. Mancher, dem feine Laster viel Geld kosten, wegert sich wohl die geringste Beysteuer zu einer guten Anstalt zu geben. Liebten wir Gott, so würden wir auch unsern Bruder lieben. Liebten wir aber diesen, so würden wir uns selbst gerne etwas Abbrechen, um ihm damit seine Last tragen zu helfen. Unsere Liebe, muss gewiss sehr kalt ' feyn, wenn wir nicht einmal einen eiteln Zierath hingeben wollen, um damit dem Nechsten in seinem Mane gel zu dienen. Wir konten ihm helfen ohne uns zu schaden.

wir überflusig aft uns haben, und also gar wohl entberen können, das

kan ihm eine grosse Erquickung e geben. Ich erstaune drüber, wenn ich sehe, was für einen Uberflus zeitlicher Güter ihrer viele besitzen, und doch gantz unempfindlich anhören konnen, dass der arme Nechste kein Brodt im Hause habe. Und es nimmt mich wunder, wie folche Leute bey ihrer Bauch-Fülle noch ruhig schlafen können, da ihre Brüder weder Brodt zu essen, noch ein Kleid anzuziehen haben. Mir deucht, der Kitzel in folchem Pracht ' und Uberfluss zu leben, solte ihnen vergehen, wenn sie hören, wie gar kümmerlich der Arme sich durchbringen müsse! Wo er endlich die

Worte Lactantii (c) anfuhret, darin

er

<sup>(</sup>c) Que in supervacua fueras impensurus. ad meliora convertas. Unde bestias emis, hinc captos redime ; unde feras pascis, hinc pauperes ale. Transfer ad magnum facrificium male peritura; ut pro his veris muneribus, babeas a Dea munus eternum. Magna est misericordie

er die Reichen ermahnet, dass sie dasjenige, was sie auf so viele Neben-Dinge verwenden, besser gebrauchen möchten, auf dass sie Gott endlich wieder erhore, nachdem sie der Armen Geschrey erhoret haben.

(2) Durch Christliche Anwendung derjenigen Güter, die uns ost unvermutheter Weise zu Handen kommen. Es trägt sich bissweilen zu, dass einem eine ungewisse und für verlohren geachtete Schuld nach vielen Jahren richtig gezahlet wird: Oder, dass ein Schif, nach dem es lange durch Wind und Wellen herumgetrieben, und für verlohren gehalten worden, dennoch glücklich und wohl beladen, nach Hausse komme. Wer wolte nicht mit willigem Hertzen ein Theil des empfangenen Vorraths unter Arme ver-

theilen?

(3.)

hinc fuperes lab reb abeas ricordia

nd

las

ng

fe-

li-

ind

ren

fte

nd

che

och

hre

och

Mir

cht

nen

gar

ch-

die

arin

er

diæ merces, cui Deus pollicetur, peccata se omnia remissurum. Si audieris, inquit, preces supplicis tui, & ego audiam tuas: si misertus laborantium sueris, & ego in tuo labore miserebor. Si autem non respexeris, nec adjuveris; & ego animum tuum contra te geram, suisque te legihus judicabo. Lib. VI. cap. xii.

'(3.) Daffelbe gilt auch von Erbschaften, und andern dergleichen zufälligen Gaben. ' Uberhaupt solte von Handelsleuten,

beydes Kaufern und Verkäufern zum

Behuef der Armen etwas vermacht

werden; insonderheit um die Zeit

darin der eine fein Guth verhandelt,

und der andere dasselbe in Empfang

nimmt. Ich kenne etliche, die einen

folchen Gebrauch unter sich haben,

und wündschte, dass dergleichen Gewonheit durchgehends beliebt würde.

Dem Armen würde dadurch empfind-

· lich geholfen, dem Handelsmanne

· aber nicht der geringste Schade ge-

· than werden.

(4.) Wenn von eines jeden jährlichen Einkunften den Armen ein Gewisses gewidmet wurde. Dieser Vorschlag ist der Apostolischen Ordnung gemass, 1 Cor. XVI. 2. Wie viel aber dieses eigentlich seyn solle, getraue mir nicht zu entscheiden. Ich halte auch nicht, dass solches in der Schrift aussdrucklich bestimmet und aufsgemacht fey. Denn wenn ein folcher

dentlicher Befehl vorhanden wäre, fo

wären die dem Armen gethane Wohl-

thaten keine eigentliche Almosen und Wereke der Liebe, sondern vielmehr

Wercke

Wercke der Schuldigkeit und gesetz-' liche Auflagen. Der Apostel hat es ' in wenig Worte zusammen gefasset: Ein jeglicher wie er im Hertzen be-

· schlossen hat, 2 Cor. IX. 7. ' Und damit wir zu solcher Liebesfteuer desto kräftiger aufgeweckt würden, so wurde nach Pauli Verordnung (1 Cor. XVI. 2.) der Sabbat zu deren Sammlung gebrauchet. Denn obwohl dieser Tag zum Dienfte Gottes lauterlich ausgesetzet ift, so hat doch der Apostel die Sammlung der Almosen auf eben denselben Tag verleget: Welches uns mithin von der Vortreflichkeit 'Christlicher Guthätigkeit ein bundiges Zeugniss gibt. Gott selbst sihet dieselbe an als ein Stück des Gottesdienstes, und will, dass an eben dem Tage der ihm geheiliget ift, auch die Pflicht gegen Arme durch thätige Darreichung unster Liebe e geübet werde. Nebst dem gibt uns der Sabbit. eine kräftige Erinnerung der vielen geistlichen Wohlthaten, die wir vom Herren an diesem Tage empfangen haben; insouderheit der · Auferstehung Christi, und der damit verknupften lebendigen Hofnung, die

2. 1, n

t it t,

ng en n, e-

de. dine

ben Tes lag geber aue

alte der und cher

e, fo ohlund nehr

rcke

158 Vom rechten Gebrauche

an demselben wieder hervorgegrünet ist. Welche Betrachtung uns desto williger machen soll, dem Armen eine leibliche Wohlthat zu solcher Zeit mitzutheilen.

## Der XI. Einwurff.

Es ist ietzo wenig Geld unter uns geringen Leuten, daher wir wenig geben können. Die Reichen ziehen alles an sich.

### Antwort:

Dass Arme so wohl als Reiche Almosen geben sollen, ist droben bey dem VI. Einwurff nothürstig erwiesen worden. Hier soll nur noch von der Art, wie es geschehen könne, ein und anders erinnert werden. Es ist nemlich ein gemeyner Irrthum, wenn Leute durch Almosen Geben nichts als Geld-Geben verstehen. Das Wort Almose stellet uns das Erbarmen und Mitleiden vor, welches im innern Liebes-Affect gegründet seyn soll, und hernach durch thätige Hülsse sieh offenbaten.

Hastu kein Geld zu geben, so hastu vieleicht etwas, das so gut als Geld, oder auch wohl besser ist.

Wenn der Heyland Maith. XXV. den herrlichen Gnaden-Lohn vorstellet, den die Ausserwehlten am Tage der Vergeltung empfangen sollen; so führet er fechs Liebes-Wercke an, die er als ihm selbst gethan, ansehen, und mit ewiger Freude krönen will. Das (1) ist, die Hungerigen speisen; das (2) die Durstigen trâncken; das (3) die Fremden beherbergen; das (4) die Nackten kleiden; das (5) die Krancken besuchen; und das (6) den Gesangenen beystehen.

Die besten Almosen sind diejenigen, wodurch dem Nechsten bald und nachdrücklich geholsen wird; es geschehe nun durch Geld, oder durch andere Mittel die ihn auss der Noth tetten können. Kanstu dem Armen kein Geld geben, so kanstu ihm etwa ein Kleid, oder ein Theil davon geben, das ihm vieleicht so nöthig als Geld ist. Martinus zerstückte so gar sein eigen Kleid, das er noch übrig hatte, und gab einem nackten Manne ein Theil davon. Welches eine tresliche Almose war, zumal da es ihm mitten im kalten Winter gereichet wurde,

uns nig

to

en

er

bey efen der und nem-wenn s als Al-und nern und fich aftu

und alle andere, die ihm hätten helfen

können, vorbey gangen waren-

Kanstu aber auch dem Armen kein Kleid geben; fo kanstu ihm vieleicht einen Bissen Brodts, oder einen Trunck reichen, wenn seine Umstände dergleichen erfordern. Und was kan einem armen Fremdlinge besser zu statten kommen, als wenn du ihn heissest unter den Schatten deines Hausses einkehren, wenn ihn andere, weil er arm ist, nicht herbergen wollen? Eine liebreiche Bewirthung ist eine wirckliche Almose. Sie ist auch dem Fremdlinge so viel angenehmer, weil er keine Verwandte, Bekandte und Freunde hat, von denen er solche Wohlthat erwarten könte. Es wird diese Pflicht beydes im Alten und Neuen Testament gewaltig getrieben, und uns durch besondere Verheissungen angepriesen. Wie denn auch der Apostel will, dass wir ihr nachjagen, das ist, sie mit unermudetem Ernst aussüben sollen, Rom. XII. 13.

Soltestu aber weder Haufs noch Kleid, noch sonst etwas zur Hand haben, womit du dem Armen dienen kontest; so kanstu doch Christum in Seinen krancken und gefangenen Glie-

dern

1

n

-

u

n

es

e,

13 ae

m lis be

he

rd

nd en, ın-

ler en,

nft

och

and

nen

in

lie-

ern

dern besuchen, und diese durch ein tröstlich Gespräch erquicken. Die Schrift vergleichet das Almosen-Geben mit Saen und Aussftreuen. Was du haft, das streue auss, so thustu so viel, als ob du dem Dürftigen Gold und Silber gebest. Wir follen Almosen geben von dem das da ift. Vieleicht findestu auch Gelegenheit für den armen Mann eine Fürsprache bey einem Reichen zu thun, und dessen Hertz zur Erbarmung zu lencken.

## Der XII. Einwurff.

Man will doch gerne etwas Eigenes baben, auf. dass man nicht immer andern in die Finger sehen dorfe.

#### Antwort:

Wehe dir, wo du mit dem dir anvertrautem Gute als deinem Eigenthum umgehest! Du bist Hausshalter, Gott aber ift Eigenthums-Herr. Wird es nicht bald heissen: Thue Rechnung von deinem Hausshalten. Und wie wiltu alsdann bestehen, wenn du des Herren Herren Gut, als dein eigenes gebrauchet, oder vielmehr gemissbrauchet hast? Sihe Himmel und aller Himmel Himmel, und Erden und alles was drinnen ift, das ift des Herren deines Gottes, 5 B. Mos. X. 14. Die Erde ist des Herren, und was drinnen ift, der Erdboden und was drauf wohnet, Pf.XXIV.I.

.Und damit der Mensch nicht gedencke, als ob der Herr für diese und jene Gabe ihm etwa verbunden fey, so spricht er Pf. L. 10, 11. Alle Thiere im Walde sind mein, und Viehe auf den Bergen, da sie bey Tausend gehen. Ich kenne alles Gevögel auf den Bergen, und allerley Thier auf dem Felde ift vor mir. Wo mich hungerte, wolt ich dir nicht davon sagen, denn der Erdboden ist mein, und alles was

drinnen ist. Und wie kanstu dir die zeitlichen Guter als ein Eigenthum anmassen, da du die selbst nicht zugehörest, sondern alles, was du bist und besitzest, vom Herren empfangen hast? Gott hat ein doppeltes Recht zu dir. Einmal, wie er dich erschaffen; und hernach wie er dich erlaset, und dich dadurch ihm felbst vom neuen erkaufet hat. Du warest unter eine fremde Herrfchaft schaft gerathen, und der Herr hat dich mit seinem Blute davon erlöset, um dich seinem Eigenthum zu zuzeh-

len, Tit. II. 14. 1 Pet. II. 9.

n

1.

nd

ugel

uf

111-

en,

vas.

hen

da

ern

rom

hat

nal,

nach

rch

hat.

errhaft

Dieses erinnert dich beydes deiner Pflicht und deiner Wurde. Deiner Pflicht, dass du nichts als ein Eigen thum ansehest, was nicht dir, sondere Gott alleine zugehöret; auch daher dasselbe nicht nach eigenem Willen. fondern nach dem Willen Gottes lauterlich anwendest. Es erinnert dich auch deiner Wurde; indem es ja eine über alle Maass theure Herrlichkeit ist, dem Herren nicht allein nach dem algemeynen Rechte der Schöpfung zu zugehören, sondern auch auf eine gantz besondere und aussnehmende Art. fein Eigenthum feyn. Bistu aber felbst ein Eigenthum Christi, und hastu selbst eigenes, so bistu ein blosser Ausstheiler der Güter des Herren, dem' du daher auch Rechenschaft thun must. Du empfängest den Reichthum aus feiner Hand, und must denselben lauterlich nach seiner Verordnung gebrauchen.

Stosset dir ein Armer auf, der deiner Hülfe bedarf, so dencke, er komme auf deines Herren Besehl, um ein

Theil

Theil von dem dir vertrauten Gute zu hohlen. Diese Betrachtung wird dich in Aufsspendung der empfangenen Güter vorsichtig machen, und dich für aller Eigenheit und Misbrauch bewahren. Es wird dich lehren eine genaue Rechnung über deine Einnahme und Aussgabe führen, um nichts in dieselbe zu bringen, als was du verantworten kannst. Bedencke aber, wie du bestehen würdest, wenn auss dem, was in den Büchern geschrieben ift, (Offenb. Joh. XX. 12.) diese und dergleichen Articul folten verlefen werden:

So viel hastu in dem und dem fahre aussgegeben für Hoffart und Kleider-Pracht : So viel hat dein gieriger Appetit, oder dein kostbares Essen und Trincken verbracht: So

viel hastu auf Erlernung unnützer ' Kunfte verwand, und dabey die Er-

kentnis deines Seelen-Zustandes, und

die künftige Rechnung die du bald ablegen must, hindangesetzet. Eine

folche Summe ist in dem und dem · Jahre verspielet worden : Die Opern,

· Comoedien, die Sänger und Sänge-

rinnen, und andere Lustbarkeiten haben so viel hinweggenommen:

Bey

Bey den Visiten deiner so genanten Freunde (da ohne dem nichts als ' faul Geschwätz getrieben wurde,) ' hastu so viel verprasset: Um deinen Staat desto groffer zu machen, und andern im Dienst der Eitelkeit ' nichts nachzugeben, so hastu so viele ' Knechte und Mägde gehalten, da du mit weit wenigern hattest zukommen können: So viel hastu in Bier-' und Wein-Häusser geschleppet, und bey Gesundheit-Sauffen und andern Gelagen verthan: Durch unmäffigen Gebrauch der Creatur hastu viele Begierden in dir erreget, und die Vernunft selbst zu Erfindung allerley Lüste gemissbrauchet. Und diese hastu nicht ohne Kosten aussuben können. So viele Summen find bey kostbaren Gastereyen drauf gangen; da unterdess Lazarus vor der Thür lag, und nach den Brofamen hungerte, die von deiner Taffel fielen.

n

e-

177

d

in

es.

So

er

1-

nd

ald

ine

em

1112

ge-

en

1:

' Und auf dass du folch Prassen und Prangen aussführen, und diesen schändlichen Uberfluss treiben möchtest; so hastu gantz unverantwortlicher Weise das Meinige angetastet, und in Eitelkeit durchgebracht. Ich · hatte

### 166 Vom rechten Gebrauche

hatte dich als einen blossen Hausbalter über mein Gut gestellet, dass du dasselbe nach meinem Willen handhaben soltest; und sihe! Du hast haussgehalten, als ob Alles dein Eigen ware, und du Niemanden Rechnung zu thun hättest. Den Armen den ich dir zuschickte, hastu ' im Kummer und Elend liegen, oder wohl gar hinweg treiben lassen. Wie wenig hastu bey dem Genuss der Creatur an den Schöpfer gedacht: Wie schlecht ist dein Gebet vor, und wie kaltsinnig dein Dancken nach dem Essen gewesen? Hastu auch ' in meiner Gegenwart gegessen und getruncken? Bey diesen Unordnungen ist es nicht blieben: Du hast dem Armen nicht nur nichts gegeben, sondern ihm auch den Lohn entzogen und ihn in Wohllust verszehret. Wie oft hastu die Sonne drüber untergehen lassen, da er doch durftig ift, und feine Seele damit erhalt? (5 B. Mof. XXIV. 14, 15.) "Ift das die Treue, die du mir fchuldig bist, und die Gegen-Liebe, die ich für meine Liebe erwarten folte? Und wegen dieser und dere gleichen Unordnungen bistu sehr

fo

b

la

fe:

de

W

ve

25

de

fo

fon

· ubel

' übel berüchtiget. Der Arbeiter. Lohn, den du abgebrochen hast, schreyet, s und das Rufen der Erndter ist mir zu Ohren kommen: (Jac. V. 4.) Es 'schreyet nicht nur der Arbeiter den ' du vervortheilet, sondern auch der Lohn den du ihm abgekürtzt hast. Die Creatur, die du ohne ihren Willen der Eitelkeit unterworfen haft, ang-' stet sich über den Missbrauch, und fehnet fich nach ihrer Freyheit. Und nun kanstu binfort nicht länger

· Hausshalter seyn, &c.'

n

r-

ne ch

it

en

r e1

Diese und dergleichen Articul soltestu deinem Gewissen vorstellen, und deine Rechnung in Richtigkeit bringen, ehe du dazu aufgefordert wirst. Gesetzt auch du brächtest deines Herren Güter auf besagte Weise nicht um; so prufe dich, ob du nicht dieselben bisshero ohne Frucht bey dir liegen lassen? Nicht allein derjenige, der feines Herren Gut verschwendet, sondern auch der nicht damit wuchert, wird als ein Schalck und fauler Knecht verurtheilet werden, Matth. XXV. 25-30. Sey derowegen getreu mit dem was dir der Herr vertrauet hat, so wirstu dabey nicht Mangel leiden, sondern in der Noth einen Freund finden.

Sage auch nicht: Was gehet es einen andern an wie ich mein Geld verthue;

Ich verzehre mein Eigenes, &c.

Du würdest hiedurch dem Nabal gleich werden, der auch auf fein Eigenthum pochete, und den dürftigen David verhönete und abwiess. Soll ich sprach er, Mein Brodt, Wasser und Fleisch nehmen, und andern geben? Allein was war der Aussgang folches Trotzes und Frechheit? Der Herr schlug ihn, dass er starb, und vergalt ihm das Ubel auf seinen Kopf, 1 Sam.

XXV. 11, 38, 39.

Soltestu auch vor dem weltlichen Gerichte wegen Missbrauches der Creatur und anderer Excesse nicht eben gestraffet werden; (welches nicht leicht zu vermuthen ift, weil die Obern oft selbst die Creatur zur Eitelkeit misbrauchen, ja dazu ein besonderes Vorrecht zu haben vermeynen:) fo wird dich doch Gott vor seinem unpartheyischen Ober-Gerichte nicht ungestrafft lassen, sondern dich als einen ungetreuen Hausshalter verwerffen. Wiffe, dass dich Gott um dis alles vor Gericht führen werde, Pred. XI. 9.

Wie du aber bey der Aussgabe des Reichthums auf den Willen des Herift

mi

er ch

die

het

unc fet z

glei Von

Hie

die

ren lauterlich sehen must, so ist billich, dass du auch bey Einnahme desselben ein reines Gewissen bewahrest, und durch keine Ungerechtigkeit etwas an dich ziehest. Ein gottseliger Mann hat verschiedene Kennzeichen, wodurch ein Geitziger in der Schrift beschrieben und charasteristret wird, zusammengetragen, die ich hier zu Beleuchtung der gantzen Sache noch hersetzen will:

(1) Ist es ein Geitz, wenn der Mensch wider ein aussdrücklich Gebot des Herren etwas hinweg nimmt. Dieser Art des Geitzes war Achan schuldig,

Fof. VII. 11, 21.

n

u

ft

S-

17-

rd

yfft

cht

er-

(2) Ein ander Character des Geitzes ist, wenn der Mensch dem Irrdischen mit solcher Begierde nachhänget, dass er es dem Dienste Gottes und andern christlichen Pflichten vorzeucht. Auf diese Weise geitzten jene, die auss heftiger Geld-Liebe den Sabbat brachen, und andere geistliche Wercke hindan setzten, Nehem. XIII. 16, 17. Imgleichen die Gergesener, die Christum von sich wiesen, Matth. VIII. 34. Hieher gehöret auch das Exempel derer die wegen ihrer Aecker und Ochsen das

170 Vom rechten Gebrauche

Abendmahl des Herren verachteten, Luc. XIV. 18.

(3 Ein ander Kennzeichen des Geitzes ist, wenn man mit Gewalthätigkeit des Nechsten Gut erzwinget und zu sich rasset. So that Ahab, der den Naboth erschlug, und hernach seinen Weinberg an sich brachte, 1 Kon. XXI.
19. Die unersättliche Liebe des Irrdischen verursachte solche grausame Mordthat.

(4) Weil diese Sünde in ihrer Unart nicht allemal offenbarlich erscheinet, sondern sich in den Handel und Wandel, Kausen und Verkausen einschleichet, und den Nechsten berücket; so verbietet der Apostel, dass Niemand zu weit greiffe, und seinen Bruder vervortheile, i Thes. IV. 6. Dieses geschicht durch falsches Gewicht, unrechtes Maass und andere Griffe, die beydes wider das Liecht der Natur und den geoffenbarten Willen Gottes streiten. Wer solches begehet, der ist ein Geitziger.

(5) Ist es ein Geitz, wenn man überhaupt des Nechsten Gut also angreisiet, dass die Liebe dadurch in einigem Maass verletzet werde. In diesem Verderben lag jener Reiche,

der

der dem armen Manne sein Schäflein nahm, und dem Gaste zurichtete, 2 Sam. XII.

(6) Ist es ein Character eines Geitzigen, wenn man durch Liegen und heimliche Practiquen dem andern etwas entwendet, und hernach durch neue-Lügen sich zu rechtfertigen suchet. So machte es Gehasi, der durch List dasjenige an sich zog, was sein Herr nicht nehmen wolte, 2 Kon. V. 22, 25.

(7) Ist es ein Geitz, wenn man dasjenige was zum geistlichen Gebrauch gewidmet ist, durch Lugen und Leugnen zu behalten suchet, wie Ananias

und Saphira, Ap. Ges. V.

(8) Ist es ein Kennzeichen eines Geitzigen, wenn man seine Begierde auf viele Jahre hinnaussstrecket, und alsdann sein Gut im Wohlleben verzehren will. Dieses Sinnes war der Reiche, Luc. XII. 19.

e

r

es ft

> in n-

> > in

ln

e, er

(9) Ist derjenige Geitzig, der bey dem Zuflus zeitlicher Güter nur auf sich selbst bedacht ist, aber für den Armen nicht die geringste Sorge hat. So machte es erwehnter Reiche, dessen Feld wohl getragen hatte. Welches Exempel zeiget, dass nicht nur der-

jenige

jenige Geitzig sey der dem andern sein Gut mit unrecht entziehet, sondern auch der jenige, der den Reichthum, den er mit Recht besitzet, nicht recht gebrauchet.

(10) Gehöret derjenige unter die Zahl der Geitzigen, der im Besitz irrdischer Güter sich selig preiset, dadurch den Reichthum an Gottes statt setzet, und damit eine schändliche Abgötterey begehet. Dis ist das eigentliche Kennzeichen, so der Apostel einem Geitzigen beyleget, Ephes. V. 5.

(11) Ist der ein Geitziger, der zwar wenig von zeitlichen Gütern besitzet, aber doch mit seiner Begierde nach vielen gelüstet, und gerne reich werden

will, I Tim. VI. 9.

der weder Gott noch dem Nechsten den geringsten Dienst thun will, es sey denn, dass er Lohn dasur kriege. Dis war die Unart der Priester, worüber der Herr klaget, dass sie auf seinem Altar kein Feuer umsonst anzünden wolten, Mal. I. 10.

Der

de

de

di

# Der XIII. Einwurff.

Man wird doch in der Welt so gar nichts geachtet, wenn man kein Geld hat. Und dis ist die Ursach, dass man bissweilen an sich hält, und den Armen weniger gibt.

#### Antwort:

Es scheinet, die Ehre bey der Welt ist dir lieber als die Ehre bey Gott. Und worin bestehet die Ehre, die du bey der Welt gewinnest? Sie preiset dich wegen deines Wohllebens und wegen der vielen Schlacht-Tage, in welchen du dein und ihr Hertz geweydet hast. Jener heilige Mann war gar anders gesinnet. Als ihm viel Reichthum zusiel, bat er Gott, dass er ihn sein Theil nicht in diesem Leben dahin nehmen lasse. Sihe den Zustand der ersten Christen an. Diejenigen der die Welt nicht werth war, sind umher gangen mit Mangel und Ungemach.

Erwege auch was der endliche Ausgang seyn werde. Soltestu auch

eine

eine Weile trotzen auf deinen groffen Reichthum; so mustu doch denselben bald andern lassen, und zwar, dass du nicht einmal weisst, wer selbige seyn werden. Solte deine Herrlichkeit auch noch fo groß feyn, fo wird fie dir doch im Todte nicht nachfahren: Kurtz: Wenn ein Mensch in der Wurde ist, und hat keinen Verstand, so fabret er davon wie ein Vieh.

Nicht allein der zeitliche Reichthum. fondern auch die Gemüths-Gaben selbst. fo du vom Schöpfer empfangen hast, werden dich in die Eitelkeit nur tieffer verwickeln, wenn sie nicht durch die Gnade geheiliget, und zum Dienste des Herren brauchbar gemacht werden. Verdirbt sich nun der natürliche Mensch in seinen Gemüths-Gaben, also dass er sich durch Missbrauch derselben nur mehr vom Schöpfer entferne; so ist nicht zu vermuthen, dass er den zeitlichen Reichthum besser gebrauchen werde. Er suchet damit Ehre in der Welt. Er rühmet sich seiner dabey begangenen Sünden, wie die zu Sodom. Er wendet ihn an zu allerley Eitelkeit wie jene, die Weish. Il. beschrieben werden. Er denckt nicht, dass der Reichthum eine Gabe Gottes fey, und und dass er daher nicht nach eigener Wahl, sondern zum Dienst des Gebers müsse gebraucht werden. Er schreibt, was er hat, dem blinden Glück, und

diesen und jenen Zufällen zu.

e e

e

n

n

n

er

ey

m.

e-

1s

y,
nd

Dieses thut er, auf dass er dem Schöpfer die Ehre nicht geben, oder nach dessen Willen bey dem Gebrauch des Reichthums verfahren dörfe. Und dis ist der Mann, der Reichthum und keinen Verstand hat! Was wird einem solchen der Ruhm helfen, den er etwa in der Welt mit seinem Reichthum erjaget hat? Was wird es ihm nutzen von Leuten geehret zu werden, die selbst keine Ehre vor Gott haben? Wird ihm das Lob der Schmeichler die Schmertzen lindern, wenn er nun an den Todt gehet? Wird es feinem zagenden Gewissen Ruhe geben, wenn er sich erinnert, dass er seinem und anderer Bauche so viele Jahre mit dem Reichthum gedienet, und der Armen Theil in Wohllust verprasset habe? Wird ihm der Tag des Gerichts nach solcher eiteln Ehre desto erträglicher fallen? Und darf er sich einbilden. er werde auch dort zur Rechten Christi gestellet werden, weil ihn hier der Schmeichler Schmeichler obenan gesetzt, und ihn

und fein Wohlleben gelobet hat?

Bedencke dieses o Mensch bey Zeiten, und kehre um vom Wege des Irrthums. Denn dort werden deine Wercke nicht mehr nach dem Dünckel eiteler Menschen, sondern nach ihrer innern Art geprüfet werden. Es ist besser bey einem guten Gewissen der Welt Schmach tragen, als bey einem bosen Gewissen von ihr geehret werden. Wie schlecht wirstu bestehen, wenn du nun ohne Schmincke und Decke vor dem Richter der Welt erscheinen, und nach deinen Wercken den Lohn kriegen wirst? Du hast hier dem Armen sein Theil entwandt, und in Eitelkeit durchgebracht: Du hast Ehre in der Schande, (Phil. III. 19.) und im Missbrauche zeitlicher Güter gesuchet, und hast die Ehre verachtet die von Gott alleine kommt. Du hast dir in der Welt Freunde mit deinem Mammon gemacht, aber keine, die dich, wenn du nun darbest, in die ewigen Hütten aufnehmen könten.

Mit dem Reichthum hastn nicht den Armen, sondern deinen Ehr-Geitz genehret. Du hast damit Abgötterey getrieben, und den wahren Gott auss den Augen gesetzet. Du hast dem armen Manne sein Schäflein genommen, und dem Gaste davon zugerichtet. Du hast einer Sünde gedienet, die wegen ihrer Schande unter Christen nicht einmal genennet werden, sondern gantz unbekannt seyn solte, Ephes. V. 3. Und doch suchestu in der Sünde Ruhm, die dir vor Gott eine ewige Schande seyn wird. Und weil du nun die armen Glieder Christi nicht kennen wollen, so wird dich der Herr wieder nicht kennen an dem Tage, da die liebreichen, als die Gesegneten des Herren, werden öffentlich bekannt, und zu der Rechten Jesu gestellet werden. Solche Ehre werden die Gerechten haben!

1

e

t

n

lt

t,

u

1.

re t. de er ft, en

Der

# Der XIV. Einwurff.

Man muss doch auch auf den Alten Mann dencken: Wer will einem was geben, wenn man nun schwach und gebrechlich wird, und nichts mehr verdienen kan?

### Antwort:

Hastu Gott in deinen jungen und männlichen Jahren getrauet; warum wiltu ihm nicht im Alter traven? Es solte ja dein Glaube und dein Vertrauen mit dem Wachsthum der Jahre auch immer gewachsen und stärcker geworden seyn. Die vieljährige Erfahrung solte ja deinen Glauben befestiget, dein Vertrauen gegründet, und deine Liebe zu Gott vermehret haben. Oder, ist Gott anders gesinnet gegen die Alten, und anders gegen die Jungen? Gibt er den jungen Brodt, die arbeiten können; warum solte ers den Alten versagen, wenn sie schwach und kräncklich geworden find?

Gibt

M

ei at ne

L

H

V

Va

Li en lei

ur. Wi

laf

be

de

Va

er

ma

Al

und

dei

me

da/

32.

Vat

fo

Zur

Gibt doch wohl ein reicher Welt-Mann seinem alten abgelebten Diener eine Gnaden-Pension; warum wiltu denn auss Gott einen barten Mann, und einen andern Nabal machen, der die Leute anschnaubet, wenn sie seiner Hülfe begehren? Ist er doch der Vater über alles was Kinder heisset : Ein Vater, der allen andern Vätern in der Liebe zu den Kindern ein trefflich Exempel der Nachfolge gibt. Wir follen ja barmhertzig werden, wie er, unser Vater, barmhertzig ist. Er wird es an keiner Vater-Liebe fehlen lassen. Er ist ein Vater zu aller Zeit. bey aller Gelegenheit, bey allem Leiden und Widerwärtigkeit. Er ist ein Vater, wenn er züchtiget, und wenn er erquicket, wenn er arm oder reich machet. Er ist ein Vater beydes der Alten und der Jungen; der Gesunden und der Krancken.

e

2-

t,

et et

ie

t,

ie

n

bt

Wenn uns der Heyland die Sorge der Nahrung verbietet, fo sagt er nicht mehr, als euer himmlischer Vater weis, dass ihr des alles bedürfet, Matth. VI. 32. Als wolte er sagen: Wenn der Vater nur die Noth der Kinder weis, so wird ihn das Varerliche Hertz bald zum Mitleiden reitzen. Erinnere dich

### 180 Vom rechten Gebrauche

aber hiebey der Kindes-Pflicht. Ein Sohn soll seinen Vater ehren: Er soll die Züchtigung des Vaters erdulden, und sie nicht geringe achten, Mal. I. 6. Ebr. XII. 5, 7. Er foll ihm trauen, und das beste von ihm hoffen. Wer ist iemals verlassen, der in der Furcht Gottes blieben ist? Wer ist iemals von ihm verschmähet, der ihn angerufen hat? Bey Gott ist kein Ansehen der Person und des Alters: Wer an ihn glaubet, ihn liebet und ihm vertrauet, der soll gerettet werden. Die gepflantzet sind in dem Hausse des Herren, werden in den Vorhöfen unsers Gottes grunen. Und wenn sie gleich alt werden, werden sie dennoch blüben, fruchtbar und frisch seyn, Pf. XCII. 14, 15.

David gedachte auch an den alten Mann: Allein worin bestund der Vorrath, den er aufs Alter machte? Er betete: Verwirff mich nicht in meinem Alter, wenn ich schwach werde: Verlass mich nicht Gott, im Alter, wenn ich grau werde, Ps. LXXI. 9, 18. Und wie lieblich antwortet die Stimme des Herren in einem andern Propheten: Ja, ich will euch tragen bis ins Alter, und bis ihr grau werdet. Ich will es thun, ich will heben und tragen und erretten,

retten, Jes. XLVI. 4. Will dich nun der Herr selbst heben und tragen, so fasse dieses Wort im Glauben, und mit kindlichem Vertrauen in

folcher Verheisfung.

Nebst dem Exempel Davids, das uns zur Nachfolge vor Augen stehet, gibt uns die Schrift auch einen heylfamen Rath, wie wir uns auf den alten Mann anschicken sollen. Salomon fagt: Lass dein Brodt über das Wasser fahren, so wirstu es finden auf lange Zeit, oder, nach vielen Tagen, Pred. XI. 1.

Das Wort lange Zeit ist in den Engländischen Anmerckungen also erkläret : ' Du wirst es nicht flugs wieder finden, sondern zu rechter Zeit, und wenn du dich dessen am wenigsten versehen hattest. Warte drauf mit Gedult, wie ein Ackermann wartet auf die köstliche Frucht der Erden. Theile auss unter sieben und unter achte, denn du weisst nicht, was für Unglück auf Erden kommen wird. Es mögen sehr trübselige Zeiten kommen, darin du verarmen, und die schöne Gelegenheit, die du ' ietzt Gutes zu thun hast, verlieren ' kanst. Ja du kanst selbst so arm

R

des ten: lter, ll es erten,

11

d

r.

d

ift

ht

als

e-

fe-

er

ım

en.

des

(ers

alt

cht-

5.

lten

der

ite? in

rde:

wenn

Und

werden, dass du anderer Leute Hülfe

von nöthen haft, welche du nun auch

· zuversichtlich erwarten darfst, nachdem du felbst Liebe und Erbarmung

e geübet haft. Wie im Gegentheil

derjenige keine Erbarmung erwarten

kan, der selbst nicht barmhertzig gewesen ist. Auf diese Weise

beantwortet Salomon den Einwurff des Geitzigen, der vorzuwenden

· pfleget, er könne dem Armen nicht

geben, weil er auf kunftige trubselige

· Zeit etwas auflegen muffe.

Erwege auch den Rath des Apostels, der da will, dass die Reichen Gutes thun, gerne geben und behülflich seyn sollen, und zwar mit angehängter Verheiffung, dass sie dadurch nichts verlieren, sondern vielmehr einen Schatz sammlen, und einen guten Grund aufs Künftige, nach dem sie vieleicht alt worden find, legen werden. Und wie foltestu so viel auf den alten Mann dencken, da du nicht weisst, ob du ein hohes Alter erreichen werdest? Dieses ist ungewiss und künftig; die Noth aber des Atmen ist gewiss und gegenwertig.

Was Erquickung wird dir der Reichthum geben, wenn du nun alt, kranck

und

und voller Schmertzen bist? Herodes konte weder die Würme, noch Antioohus die Maden mit dem Reichthum vertreiben, sondern sie musten beyde mit Stanck und Schrecken dahin fahren. Ap. Gesch. XII. 2 Macc. IX. Wiltu aber wissen, was dich im Alter und Schwachheit erquicken könne, fo dencke an die Worte des Psalms: Wohl dem, der sich des durftigen erbarmet, den wird der Herr erquicken auf seinem Siechbette.

## Der XV. Einwurff.,

Ich thue keinem armen Menschen was zu leide. Man siehet offte, dass die Geringen und Armen von den Groffen und Reichen sehr bart angefahren werden. Von dergleichen harten Worten weiss ich mich gant z frey.

n

-z

fs

lt

ie

212 in es

th n-

h-

ck

nd

### Antwort:

So ein Bruder oder Schwester bloss wäre, und Mangel hatte der täglichen Nahrung; und iemand unter euch spräs R 2 che: che zu ihnen: Gott berathe euch, warmet euch, und sättiget euch; Gäbet
ihnen aber nichts, was des Leibes Nothurst ist, was hülste sie das? Jac. II:
15, 16. Die Frage ist hier nicht:
Ob du dem Armen etwas zu leide
thuest, oder ihn unfreundlich ansahrest; sondern ob du ihm Gutes thuest
und würckliche Hülste leistest? Dass
du ihm nichts zu leide thuest, ist gut,
aber bey weitem nicht genug zu einem Glauben, der durch die Liebe

thätig feyn foll.

Der Phariseer pralete sehr, dass er kein Räuber und Zölner sey; das ist: Dass er den Nechsten weder durch Macht noch List um das Seinige bringe; und doch beschuldiget der Heyland die gantze Phariseische Zunft, dass ile inwendig voll Raubes und Frasses, und folglich, im Grunde vor Gott verwerslich sey. Die Enthaltung vom Bösen muss mit Aussübung des Guten verbunden seyn. Der fruchtlose Feigenbaum schwebete in Gesahr abgehauen zu werden; nicht weil er böse Früchte brachte, sondern weil er keine gute trug, Luc. XIII. 7, 9. Der saule Knecht wurde nicht desswegen bestrafset, dass er seines Herren Geld ver-

verschwendet, sondern weil er es vergraben hatte, und ohne Nutz bey sich liegen lassen, Matt. XXV. 18,26. Der gerichtliche Aussfpruch: Gehet hin von mir ihr Verfluchten, trifft nicht allein diejenigen, die dem Armen das Kleid vom Leibe, und das Brodt auss dem Munde genommen haben, sondern auch diejenigen, die ihm nichts gegeben, als sie dazu Zeit und Vermögen hatten. Wenn du das Böfe lassest, aber das Gute nicht thuest, so bleibt dein Christenthum eine blosse Nulle, die nichts gilt, bis die That dazu kommt. Die Schrift füget beydes zusammen: Laffet ab vom Bofen, und thut Gutes, Jes. I. 16.

Du fagst: Du gibst dem Armen keine harte, sondern freundliche Worte. Vieleicht magstu auch wohl gute Wündsche hinzu thun. Doch fehlet es dir noch am Besten, nemlich am Willen, die Worte zur That zu fiebren. Du liebest mit Worten und mit der Zungen: Ist wohl, aber lange nicht gnug. Es scheinet, ein wohlfeiler Gottesdienst fey dir der angenehmste. David war anders gesinnet. Er wolte dem Herren kein Brandopfer thun, das er umsonst hatte, 2 Sast.

XXIV. R 3.

me ule

1-

ft

ſs

t,

i-

e

er

t :

ch

e ;

nd

Is

:5,

r-

m

en

ei-

geöse

beeld

er-

XXIV. 24. Und dort straffet der Herr die Priester, das sie ihm ein Blindes, Lahmes oder Kranckes opfferten, das kein weltlicher Fürst von ihnen annehmen murde, Mal. I. 8. Das Volck kaufte nemlich ein solches kranckes, halbtodtes Stück Vieh, fo sie um ein geringes anschaffen konten; und die Priester nahmen es an, und brachten es dem Herren zum Opffer. Das Volck that es aus Geitz, weil es wohlfeil war, und der Priester aus Schmeicheley, weil er ein Menschen-Knecht war. Also muste sich der lebendige Gott mit krancken und todten Opffern abweisen lassen.

Und denckestu nicht, dass derselbe Sinn auch in dir sey, wenn du an statt einer thätigen Hülse, leere Wündsche und todte Worte unter Arme vertheilest? Werden diese ihren, hungerigen Magen füllen, und ihren nackten Leib kleiden? Und auf dass du nicht denckest, dass die Opffer im Neuen Bunde aufgehöret haben, fo mercke des Apostels Befehl: Wohl zuthun und mitzutheilen vergeffet nicht, denn solche Opffer gefallen Gott wohl, Ebr. XIII. 16. Wobey ein gelehrter Mann erinnert, dass zwar die blutigen und gefetzgesetzlichen Opffer durch den Todt Christi vollendet, die Lob-und Liebes-Opffer aber (c) dadurch nur mehr bestätiget worden seyn; daher auch dieselben, Dan. IX. 27. nicht angesühret wären. Diese Lob-und Liebes-Opffer gefallen ihm besser, denn viel tausend Widder und unzehliche Ströhme voll Oel. Ihre Vortreslichkeit bestehet darin, das sie keine vorbildliche, sondern reale und geistliche Opffer seyn, und daher mit den andern nicht aufhören. Diese Opffer gehen beydes Christen und Juden an. Wer Liebe säet, der soll Liebe erndten.

n

t

1,

7,

tt

9-

ett

he r-n-k-du im fo ohl bt, br. nn nd

Der

<sup>(</sup>ה) חרומות.

# Der XVI. Einwurff.

Man weiss offt nicht, wie die Almosen angewandt seyn: Es gibt viele schlimme Bettler, die es eben nicht meritiren. Sie wissen es einem kaum Danck.

#### Antwort:

Ein Heyde sagt: (d) Wie viele sind des Liechts unwürdig; und der Tag gebet doch auf. Und der Mund der Wahrheit spricht: Gott lasset seine Sonne aufgehen über die Bösen und über die Guten, und lässet regnen über Gerechte und Ungerechte, Matth. V. 45. Wie viele Tausend speiset und kleidet der liebe Gott, die ihm nie dafür dancken? Wie manchem Atheisten und Spötter gibt er Gesundheit und Reichthum? Viele meritiren, dass der

d

fa

<sup>(</sup>d) Quam multi indigni luce sunt, & tamen dies oritur? Senec. de Benefic, lib. 1.

der Himmel, über ihnen wie Eifen, und die Erde wie Ertz würde; und doch gibt er ihnen Früh-und Spat-Regen, und lässet ihnen ihre Früchte

gerathen.

r

10

er

e-

5.

et

ür

en

be

1s er

1033

Das gantze Leben Christi war ein aneinander hängendes Liebes-Werck. Er lehrete die Unwissenden; speisete die Hungrigen ; heylete die Krancken; erweckte die Todten; suchte das Verlohrne, und both allen Menschen Gnade und Seligkeit an. Und was war der Danck für alle seine Liebe? Er wurde zu den Ubelthätern gerechnet, und mitten unter ihnen als der grösseste Verführer gecreutziget. Trachtestu Christi Jünger zu seyn, so folge ihm auch in diesem Creutz-und Liebes-Wege, und lafs den Undanck der Welt dich von keinem Wercke der Liebe abhalten.

Die Almosen können auch in diesem Stück dem Saamen verglichen werden. Denn wie nicht alle Saamen in gleichem Maass ihre Frucht bringen, sondern etliche hundert-etliche seehzig-etliche dreyssig-fâltig; so ist es auch mit den Wercken der Liebe bewandt, deren etliche auf einen feinen guten Grund fallen, und viele treffliche Frucht tra-

gen; da hingegen andere nur wenig tragen, andere aber wohl gar verlohren gehen. Wer desswegen Almosen gibt, dass er von Menschen Danck erjage, dessen Liebe hat ihre völlige Lauterkeit noch nicht erreichet. Erwege, wie viel du von zeitlichen Gütern besitzen dörstest, wenn dir Gott nach deinem Verdienst geben, und seine Gabe nach deiner Würdigkeit abmessen wolte?

Dass manche Gabe nicht recht gebraucht wird, foll dich zwar im Almosen-Geben vorsichtig, aber nicht nachlässig machen. Es ist schon ein Troft, wenn unter vielen Almosen nur dann und wann eine geräth (e) und Frucht bringet. Hieher gehöret die Ermahnung des Predigers, Cap. XI. 6. Frühe sae deinen Saamen, und lass deine Hand des Abends nicht ab : Denn du weissest nicht, ob dis oder das gerathen wird, und ob beydes geriethe, so ware es desto besser. Was du am Morgen gibst, ist vieleicht verlohren; und was du am Abend ausstheilest, ist vieleicht gesegnet. Es mag deine Almose einer Person in die Hande fallen, die Gott dafür dancket; die in der

W

<sup>(</sup>e) Multa beneficia sunt perdenda, ut semel Ponas bene.

der äussersten Noth war, und nun unversehens erquicket wird. Mancher ist so gar vorsichtig bey seinen Almosen, dass er offt das gantze Liebes-

Werck drüber vergisset.

h-

en

e,

it

el

en

m

ch

e-

11-

ht

ein *fen* 

ret

ap.

ass

du

es

bst,

was

vie-

Al-

nde

in

der

emel

Sihe mit dem einen Auge auf die leibliche Noth des Nechsten; und mit dem andern auf seinen geistlichen Zustand. Ermahne ihn mit Worten, wenn du ihm mit der Hand eine Gabe reichest. Du kanst ihm auch ein erbaulich Buch schencken, und dadurch das Heyl seiner Seelen befördern helssen. Versage dem Bösen deine Wohlthat nicht eher, bis du dich bemühet hast ihn besser zu machen. Die Wohlthat des Leibes ist offt ein Mittel, der Seele des Armen näher zu kommen. Wie denn dieses die beste Art ist die Almosen recht zu beiligen, wenn du sie zu Forderung des geistlich-Guten brauchbar zu machen fuchest.

Bey manchem ist die angegebene Unwurdigkeit des Armen ein blosser Deckmantel des Geitzes: Denn weil er nicht gerne gibt, so muss der Arme der Gabe nicht werth seyn. Ein solcher stehet im Geiste Nabals, der nichts von David oder dem Sohn Isai wissen wolte: Solte ich, sprach er, mein

Brodt.

## 192 Vom rechten Gebrauche

Brodt, Wasser und Fleisch nehmen, das ich für meine Scherer geschlachtet habe, und den Leuten geben, die ich nicht kenne, wo sie her sind, und die solche Wohlthat nicht meritiren? Der beste Mensch wird dir als unnütz vorkommen, wenn du ihn durch das gefärbte Glass des Geitzes und Eigennutzes ansihest.

## Der XVII. Einwurff.

Ich kan mich um andere nicht viel bekümmern: Ein ieder für sich, und Gott für uns Alle.

#### Antwort:

Dis Sprichwort hastu in Cains Schule gelernet, der dem Herren verwegener Weise antwortete: Soll ich
meines Bruders Hüter seyn? I B. Mos.
IV. 9. Diese lieblose Hindansetzung
des Nechsten war eine der ersten unseligen Früchte, die sich flugs nach dem
Fall offenbareten. Es war eine freche
Rede die hier Cain aussties, und dadurch seinem Schöpfer trotzete. Die
Sünden

Sünden der ersten und der andern Tassel hängen insgemeyn an einander. Cain hassete seinen Bruder, den er sahe; wie konte er denn Gott lieben, den er nicht sahe? Alle diejenigen, die so sorgloss in den Tag hinnein leben, und sich nur um sich selbst, und den Nechsten nichts bekümmern, die sind Caintischer Art, und pflantzen den lieblosen Geist fort, der sich bey Cain flugs nach dem Sünden-fall äusserte.

Dass Gott für uns alle sey, und eine allgemeyne Sorge für alle Menschen trage, ist eine theure Wahrheit. Hat aber Gott eine so ausgebreitete Liebe, warum bistu denn gantz anders gesinnet, da du doch Gottes Kind seyn wilt? Ist es müglich, dass ein so liebreicher Vater fo lieblose Kinder zeuge? Gott liebet alles das da ist, und du rühmest dich, dass du fein Kind seyest, und liebest nicht einmal deinen Bruder! Meynestu, Gott werde für dich seyn, da du dich wegerst für deinen Bruder zu feyn? Solte dich auch Gott der gemeynen Wohlthaten, die er Bosen und Guten ohne Unterscheid zuwirfft, überflüssig geniessen lassen, so ist doch dieses kein Kennzeichen, dass du desswegen in seiner Gnade

viel lich,

e,

11-

he

fte

m-

bte

zes

churweich Mof. zung undem

da-Die nden

## 194 Vom rechten Gebrauche

Gnade stehest. Du bist sein Kind nach der Schöpfung und der allgemeynen Erhaltung, darin alle Menschen getragen werden; aber du kanst dich nicht rühmen, dass du aus seinem Geiste gebohren, und nach solchem Grunde in seine besondere Vater-Sorge getreten.

feyst.

Wärestu Gottes Kind in diesem Verstande, so würdestu in der neuen Geburth den barmhertzigen Vater-Sinn angenommen haben, und gegen alle Menschen liebreich gesinnet seyn. Du würdest des Nechsten Last tragen, und also Christi Gesetz erfüllen. Du wurdest iederman Gutes thun, ob zwar allermeist den Glaubens-Genoffen, Gal. VI. 2, 10. Du wurdest dich nicht wegern dem Durftigen Gutes zu thun, Sprüch. III. 27. Du würdest alsdann deinen Bruder nicht hassen, sondern ihn straffen, 3 B. Mof. XIX. 17. Du würdest die Ungezogenen ermahnen, die Kleinmüthigen trösten, die Schwachen tragen, und gegen jederman geduldig feyn, i Theff. V. 14.

Weil du aber sagest, dass ein jeder für sich selbst seyn solle, so deutestu damit an, dass du denn auch für dich selbst seyn wollest, und keines andern

Hülfe

C

u

al

de

E

he

de

C

Ift

di

Hülfe begehren. Kan aber wohl eine schändlichere Abgötterey seyn, als die du auf solche Weise mit dir selbst treibest? Hastu denn alles in dir selbst, dass du keines andern Hülfe mehr nöthig hast? Kan doch das Auge, eines der edelsten Glieder, nicht fagen zu der Hand: Ich darf dein nicht? oder wiederum das Haupt zu den Fussen : Ich darf euer nicht, I Cor. XII. 21. Sihet man das gantze menschliche. Geschlecht in seiner natürlichen Ordnung an, so ist es gleichsam ein grosser Welt-Leib, an welchem unzehliche Glieder hängen, deren doch keines ohne des andern Hülfe leben kan. Siher man aber die Kirche in ihrer geistlichen Ordnung an, so ist offenbar, dass selbige Christi Leib sey, und auss Christo und seinem Geiste ernehret werde, aber doch also, dass ein Glied dem andern in seiner Maasse Handreichung thue, Ephel. IV. 16.

Gott hat es auch in seiner Weisheit also geordnet, auf dass beydes in der äussern Welt, und in der Kirche Christi die gemeynschaftliche Liebe befordert, besestiget und erhalten werde. Ist aber die Kirche ein Leib, und sind die Heiligen Glieder, so muss noth-

r

I

u

ch

rn

S 2.

wen-

196 Vom rechten Gebrauche

wendig eine Gemeynschaft folgen, dadurch eines dem andern im geist-und leiblichen Mangel diene. Ein jeglicher sehe nicht auf das seine, (sey nicht für sich selbst alleine) sondern auf das, das des andern ist, (er lasse sich des Nechsten geist-und leibliche Wohlfart so wohl als seine eigene, angelegen seyn:) Phil. 11. 4.

## Der XVIII. Einwurff.

Ihrer viele können heut zu Tage, trefflich vom Christenthum reden, bey denen man doch, wenn es zur Probe kommt, wenig Almosen und Liebes-Wercke antrifft.

#### Antwort:

Der Apostel hat es mit unter die Zeichen der letzten Zeit gesetzet, dass viele den Schein der Gottseligkeit haben, aber die Kraft verleugnen würden, 2 Tim. III. 5. Er süget aber doch hinzu: Und solche meide. Timotheus soll nicht alleine die offenbaren Sünder meiden, die Paulus vorher benennet hatte, und die weder

H

d

50

weder im Schein noch Kraft ftunden; fondern auch diejenigen, die den bloffen Schein ohne die Kraft hatten. Und zwar find diese letztern im gewissen Verstande gefährlicher als die ersten, und daher am meisten zu meiden.

Die ersten reissen sich durch die Schrancken aller auch äusern Zucht dermassen hindurch, das ihre sichtbaren Greuel einem ieden leicht in die Augen fallen; da der Heuchler unter der Decke einer angemassten Heiligkeit lieget, ob er wohl von der Kraft nicht mehr, als der grobe Sünder, befitzet. Meide du folchen, und stelle ihn dir keinesweges zum Exempel der Nachfolge vor. Des Heuchlers Theil wird sehr schrecklich seyn in Henlen und Zähnklappen, und die fo die Lügen machen, werden mit den Hunden und den greulichsten Sündern vom neuen Jerusalem abgewiesen werden, Mart. XXIV, 51. Offenb. Joh. XXI. 8. Cap. XXII, 15. Ein solch unbarmhertzig Gericht wird auch über den Unbarmhertzigen gehen, un-geachtet er das lieblose Hertz mit liebreichen Worten zu übertunchen gewuft ....

die dass ben, Tim. zu: icht den, die die der

d

er

as

h-

0

:)

ge,

en.

ur

nd

Denn wie kan bey einem solchen das Reich Gottes und das wahre Christenthum seyn, wo keine Liebe des Nechsten und keine Erbarmung des Armen ist? Die erste Frucht des Geistes ift Wo nun solche edle und erste Frucht fehlet, da fehlet es auch am Geist und Glauben, worauss die Liebe herfliesset. Du must also nicht einen jeden für einen wahren Christen halten, der trefflich vom Christenthum reden kan: Denn das Reich Gottes stehet nicht in Worten, sondern in der Kraft; imgleichen in Gerechtigkeit, Friede und Freude in dem Heiligen Geift, 1 Cor. IV. 20. Rom. XIV. 17.

Uberhaupt soll dich die Lieblosigkeit solcher Heuchler von Wercken der Liebe nicht abhalten. Wären diese Schwätzer mahre Christen, so würden sie mit dem gantzen neuen Menschen, den man in der neuen Geburth anleget, auch bertzliches Erbarmen angezogen haben, Col. III. 12. Sie würden wissen, dass der unbefleckte Gottesdienst erfordere, die Waysen und Wittwen in ihrem Trubsal besuchen, Jac. I. 27. Imgleichen, dass keiner von Hertzen fromm seyn könne, es sey denn, dass er auch so fort in seinem Theil e

n

n

1,

n

et

r.

en

en

en Se-

ar-Sie

kte

ac.

fon fey

em

Theil gutthätig gegen die Armen werde, und diese Pflicht in ihren verschiedenen Stücken aussübe.

Wie fleislig Abraham, der Vater der Glaubigen die Gast-Freybeit, als ein Stück folcher Pflicht, aufsgeübet habe, erhellet aufs 1 B. Mof. XVIII. Hiobs Exempel leuchtet herrlich um sich Gott selbst gibt ihm das Zeugnis, dass seines gleichen im Lande nicht sey, Gottfürchtig und meide dass bose, Cap. I. 8. Von seiner Gutthätigkeit gegen Arme zeuget er selbst, Cap. XXIX. Cap. XXXI. 17, 18, 19. Die Gutthätigkeit des Obadiah wird auch gerühmet, als der viele Propheten in der Theurung mit Brodt und Wasser verforgete, und zwar zur Zeit der Verfolgung, dass er sein eigen Leben dabey in Gefahr fetzen muste, I B. Kon. XVIII. Das Exempel Zachāi zeiget auch sehr deutlich, dass derjenige, der fich gründlich bekehret, auch flugs in die Liebe der Armen eingehe. So bald seinem Hausse Heyl wiederfuhr, sprach er: Sibe Herr, die Halfte meiner Guter gebe ich den Armen, und so ich iemand betrogen habe, das gebe ich vierfaltig wieder, Luc. XIX. 8.

### 200 Vom rechten Gebrauche

Und dieser Exempei sind unzehliche vorhanden, die da zeigen, dass
eine wahre Bekehrung mit der Liebe
gegen die Armen unzertrennlich verbunden; und dass daher das Christenthum falseh und verwerslich sey, wobey vieles Geschwätz, aber keine Liebe
zu finden ist.

# Der XIX. Einwurff.

Warum will man mir es eben zur Sünde machen? Ich bin es ja nicht alleine: Sihet man doch uberall, dass die Leute nach Reichthum trachten: Die Obrigkeit thut eben dasselbe. Ja es dürften sich auch mohl Prediger sinden, die nicht frey davon seyn.

Se

m

ft

St

## Antwort : de del del

feinem Haufe Heal wiederen

Je gemeyner eine Sünde ist, je mehr foltu dich für der ansteckenden Gesahr derselben hüten. Ein wahrer Christ schwebet mehr in Gesahr, wenn eine Sünde gemeyn, als wenn sie nur von einem

einem und dem andern getrieben wird. Es wird alsdann folche Sünde eine National-und Land-Sûnde, worauf insgemeyn National Gerichte und Land-Plagen folgen. Die Sünde der fleischlichen Sicherheit war bey der ersten Welt fo gemeyn, dass es durchgehends von den damaligen Menschen hiess: Sie assen, sie truncken, sie freyeten und liessen sich freyen, und fuhren damit fort, bis die Sûndsluth kam, und brachte sie alle um, Luc. XVII. 27. Die Erde war voll Frevels, und alles Fleisch hatte seinen Weg verderbet, I B. Mos. VI. 11, 12. Daher denn auf die Allgemeynheit der Sûnde die Allgemeynheit der Sûnde die Allgemeynheit der Straffe nothwendig folgete.

Ein folch allgemeyn Verderben gieng auch her vor dem Untergang Sodom und Gomorrā. Es heisst davon, I B. Mos. XVIII. 20. Das Geschrey zu Sodom und Gomorra ist groß, und ihre Sûnde ist sehr schwer. Und waren es etwa etliche wenige, die das Geschrey so groß, und die Sünde so schwer machten? Nein! Es war ein durchgängiges Verderben, wie Cap. XIX. 4. stehet: Es kamen die Leute der Stadt Sodom, und umgaben das Hauss, jung und Alt, das gantze Volck aus allen Enden.

Enden. Also, dass das Sûnden-geschrey durch solche vereinigte Krafte der Bossheit sehr starck, und daher auch das erfolgte Gericht desto heftiger wurde.

Von den Sünden, so die Babylonische Gefangniss verursachte, und von deren Allgemeynheit, finden sich bey den Propheten häufige Klagen, die Dan. IX. 7. also zusammengefasset find : Du Herr bist gerecht, wir aber muffen uns schamen, wie es denn ietzt gehet denen von Juda, und denen von Jerusalem, und dem gantzen Ifrael, beyde denen, die nabe und ferne sind in allen Landen, dabin du uns verstoffen hast, um ihrer Missethat willen, die sie an dir begangen haben. Ja Herr, wir, unfere Könige, unfere Fürsten, und unsere Vater muffen uns schamen, dass wir uns an dir versundiget haben. - Das gantze Ifrael übertrat dein Gesetz, und wichen ab, dafs sie deiner Stimme nicht gehorcheten. Als Jeroboam fündigte, folgeten ihm andere nach; obzwar beyde ihr Gericht trugen: Doch wurde der Regent mehr als die Unterthanen gestraffet, weil er der andern Anführer

17

r

fo

u

le

ei

in

de

re

te: un wi

be

Was die Priester insonderheit betrift, so hat der Herr schon im Alten Testament hestige Klagen über ihr Geitzen gesühret, so gar, dass sie auch kein Feuer auf dem Altar des Herren umsonst anzunden wolten, Mal. I. 10. Und im Neuen Testament hat der Apostel den Geitz und schändliche Gewinnsucht mehr als einmal den Lehrern verboten; (1 Tim. III. 3. Tit. I. 7.) welches nicht würde geschehen seyn, wenn sie von der Gesahr dieser Versuchung frey wären.

Das schlimmste ist: Das du mit der Vielheit der Geitzigen deinen eigenen Geitz entschuldigen wilt. Du glaubest, weil der Geitz so gemeyn sey, und alle Stände durchsauret habe, so könne man es dir nicht verargen, und würdestu mit der grossen Menge leicht durchkommen können. Ist aber ein sehr gefährlicher Schluss, den du in andern Dingen nicht machen wür-

deft.

€.

e

73

-

n

r

er

2-

r

Wenn eine ansteckende Seuche grassirete; die allerley Art Leute ohn Unterschied angriffe, so würdestu dich und die Deinigen desto sleissiger dawider verwahren. Du würdest nicht begehren denen nahe zu kommen, die

mit

## 204 Vom rechten Gebrauche

mit der Seuche behaftet sind. Du würdest alle insicirte Oerter vermeiden, und mit heylsamer Artzney dem um sich greiffenden Ubel vorbeugen. Die Gemeynheit des Ubels würde dich vorsichtiger machen, und bey der Gefahr, die du vor Augen sihest, würdestu guten Rath gerne annehmen.

Bistu nun im zeit-und leiblichen Anliegen so klug und verständig, wie kommt es denn, dass du in Dingen, die dein ewiges Heyl betreffen, so sorgloss zufährest, ja gerade das Gegentheil thuest? Die Menge der Geitzigen folte dich vom Geitze abschrecken; und die Seelen-Gefahr, darin sie schweben, solte dir solche Sünde verleiden: Die mancherley Stricke und Versuchungen in welche der Geitzige fällt, und die vielen thorichten und schädlichen Lüste, in welche er sich stürtzet, solten dich von solchem schändlichen Laster abziehen; und sihe! du denckest, dass du wohl mitgeitzen mögest, weil die Sunde gemeyn fey, und alle Stände durchdrungen habe.

den du dir auss anderer Leute Exempel machest. Was half es dem Adam, dass er sagte: Das Weib gab mir, und ich as? Und was half es den Juden, dass sie der Königin des Himmels räucherten, und ihr Tranckopfer opferten, und zwar, wie sie hinzusetzten, wie wir, und unsere Väter, unsere Könige und Fürsten gethan haben, in den Städten Juda, und auf den Gassen zu Jerusalem? Die Menge der Abgötter konte sie nicht retten, sondern häuste vielmehr das Gericht: Ihr Land muste doch zur Wüste, zum Wunder und zum Fluch werden, Jer. XLIV. 17, 22.

e

e

il

n

r-

nd

ge

nd

ch

em

nd

it-

ge-

n-

st,

m-

m, ass Und weistu nicht, dass der Weg breit sey, der zur Verdammnis abführet, und dass ihrer viele seyn, die drauf mandeln? Solte uns aber die Vielheit der Bösen bewegen, uns auf denselben Weg zu wagen, und mit ihnen ins Verderben zu eilen? Oder, solten wir desswegen die Göttin Diana anbeten, weil ihr gantz Asia und der Weltkreiss Gottesdienst leistet?

Der gelehrte Brerewood zeiget, dass, wenn der Erdkreiss in dreisig Theile getheilet würde, das Christenthum nur erst in Fünf Theilen gepflantzet sey: Da hingegen die Mahametanische Religion Sechse, und das Heydenthum die übrigen Neunzehen Theile eingenom-

T

men habe. Wiltu aber desswegen dem grossen Hausen folgen, weil er gross ist; und wiltu desswegen die kleine Heerde verlassen, weil sie klein ist; da doch dieser der Herr das Reich geben will: Ist es nicht besser, dass du mit wenigen selig, als mit

vielen verdammet werdest?

Das Exempel der Menschen ist nicht schlechthin die Regel unsers Gewissens und Lebens. Wer bloss desswegen Gutes thut, weil es andere thun; oder, wer desswegen das Gute lässet, weil es andere lassen, der macht auss feinem Christenthum einen blofs-menschlichen Aufsatz, und gründet seinen Glauben auf die Weisheit oder Thorheit der Menschen. Wird dir auch das Exempel der Menschen eine Erquickung geben, wenn du nun auf dem Todt-Bette liegest, und von deinen eigenen Wercken Gott Rechenschaft geben follt? Du wirst alsdann bey deinen so genannten Freunden, denen du in der Sünde gefolget bist, eben so viel Trost finden, als dort der Verrather Judas bey den Hohen-Priestern und Aeltesten fand. Es wird da heissen : Was gehet uns das an? Da sihe du zu, Matth. XXVII. 4.

Sagstu

Sü

du

his

ma

ene

ruc.

euer

Sagstu aber hier: Ich bin es ja nicht alleine der sündiget; so wirstu dort hören müssen: Du bist es ja auch nicht alleine der verdammet wird. Wiltu daher in bösen und gefährlichen Zeiten dein Gewissen bewahren, so lass dir folgende Regeln befohlen seyn:

(1) Folge keinem Menschen schlechterdings und ohne einige Prüfung, solte-er auch noch so heilig und unsträflich scheinen. Paulus selbst ermahnet dich sein Nachfolger zu seyn, aber in so weit er ein Nachfolger Christi ist, I Cor. XI. 1. Wird dieses versaumer, fo kan wohl ein Barnabas durch Petri Exempel bingeriffen werden, Gal. II. 13.

t, s

b-

en

r-

ch

r-

m

ien

aft

bey

nen

fo

er-

ern

en:

242

ftu

(2) Je schlimmer die Zeiten sind, is mehr sibe dich vor, dass du durch der bosen Exempel nicht mogest verleitet werden. Die im Schwange gehende Sünde ist einem Strome gleich, der durch seinen heftigen Lauff alles dahin reislet. Hieher gehoren die Ermahnungen der Apostel: Vermahrer euch, dass ihr nicht durch Irrthum der ruchlosen Leute, sammt ihnen versuhret (hingerissen) werdet, und entfallet auss euer eigenen Festung, 2 Pet. III. 17. Seber Sehet zu, wie ihr vorsichtig wandelt, nicht als die Unweisen, sondern als die Weisen, und erkaufet die Zeit, denn diese Tage sind bose, Eph. V. 15, 16.

(3) Stelle dir der Heiligen Exempel. vor, und sibe, wie sich dieselben bey gefährlichen und bosen Zeiten verhalten baben. David spricht von sich felbst : Ich bin entbrandt (erschrocken) über die Gottlosen, die dein Gesetz verlassen, Psal. CXIX. 53. Micha führet eine bittere Klage über das allgemeyne Verderben: Ach es gehet mir wie einem, der im Weinberge nachlieset, da man keine Trauben findet zu effen, und wollt doch gerne der besten Früchte ha-ben. Die frommen Leute sind weg in diesem Lande, und die Gerechten sind nicht mehr unter den Leuten, Cap. VII. 1, 2. Lot wurde durch die ungerechten Wercke der Bosen gequalet, 2 Pet. II. 8. Josua fasset einen festen Vorsatz, dass, wenn auch alle die andern den falschen Göttern dienen folten; Er doch und sein Hauss dem HERREN dienen molte, Jos. XXIV. 15.

(4) Bilde dir nicht ein, es sey unmäglich, in bösen und greulichen Zeiten
einen lautern und unsträstichen Wandel
zu führen. Wäre dieses schlechterdings unmüglich, so würden alle Apostolische Ermahnungen, wodurch sie
die Gläubigen wider die verführischen
Zeiten verwahren, vergebens geschrieben seyn. Dort heisst es von
den Gläubigen, dass sie untadelich seyn
mitten unter dem krummen und verkehrten Geschlechte, unter welchen sie
scheinen als Liechter in der Welt, und
also ihren Glantz in die Nähe und
Ferne um sich werssen, Phil. II. 15.

Also hiess es schon von Noah, dass er habe mit Gott gewandelt, und zwar zu seinen Zeiten, die durch so viele auf einander folgende Geschlechte dermassen zerrüttet waren, dass alles Fleisch seinen Weg verderbet hatte. In diesen ungöttlichen Zeiten führete Noah ein Göttlich Leben, und stellete sich dem großen Hausen nicht gleich. Er ließ sich durch keinen Widerspruch irre machen, sondern verdammte die Welt durch den Kasten-Bau, als durch ein sichtbares Zeugnis des herannahenden schrecklichen Gerichtes.

n

ie

en

113

T. 3

Der

## Der XX. Einwurff.

Der Apostel spricht gleichwohl: So iemand die Seinen, fonderlich. seine Haussgenossen nicht verforget, der hat den Glauben verleugnet, und ist arget denn ein Heyde, 1 Tim. V. 8.

#### Antwort:

Dieses soltu thun, aber dabey die Sorge für Arme nicht lassen. Mensch ift von Natur also gesinnet, dass er auss der Zahl der Christlichen Pflichten diese und jene zu halten gerne ausssuche; andere aber, die ihm doch eben so ernstlich befohlen find, hindansetze. So gehet es auch mit diesem Apostolischen Gebot, das den Menschen zur Sorge für die Seinigen verbinder, aber ihn desswegen von der Sorge für andere Arme nicht los fpricht.

Derselbe der gesagt hat, dass ein Haussvater die Seinen, sonderlich feines

Hauss.

a

ne

fä

di

he

G

W

ge

G

fta

fo

VO

WE

Hausgenoffen, versorgen solle, der hat auch gesagt: Brich dem Hungrigen dein Brodt, und die so im Elend sind, führe ins Hauss. So du einen nacket fibest, so kleide ibn, und entzeuch dich nicht von deinem Fleische, Jes. LVIII. 7. Es stehet nicht in deinem Willkühr, ob du das eine wehlen, und das andere lassen wollest. Die Pflichten eines wahren Christen hängen kettenweise an einander. Wer fich des Gnaden-Lohns, der allen Christlichen Pflichten verheissen ist, will theilhaftig ma-chen, der muss sie alle ohne Aussnahme aussüben. Sündigestu aber an einem Gebote, so bistu ein Ubertreter des gantzen Gesetzes. Woltestu die Deinen verforgen, und die Armen verfäumen, so würdestu jener Sorge durch diese Versäumung den Segen entzie-hen. Fassestu aber beyde Gebote in Göttlicher Ordnung zusammen; fo wirstu auch den Segen auf dich bringen, den Gott auf die Ubung beyder Gebote geleget hat.

r

t,

n

m d,

it

en-

ren

on

in

nes (sa Damit du aber den rechten Verftand der Apostolischen Worte fassest;
so mustu wissen, dass dieser Spruch
von denjenigen Eltern gemissbrancher
werde, die für ihre Kinder Schätze

auflegen

- cken.

auflegen wollen, und ihre Sorge auf viele Jahre, bis nemlich die Kinder völlig erwachsen, hinnaussstrecken. Es ist aber dieses, ein Missbrauch des Spruches, als der geitzigen Eltern nicht im geringsten das Wort redet, auch von der Sache, worauf sie ihn ziehen, gar nicht handelt. Zu besserer Erläuterung follen hier die Worte etlicher Engländischen Aussleger zusammengezogen und angeführet werden, als die den Text vom Vierten Verse an, also erklären :

Wenn aber eine Wittme Kinder oder Neffen hat, solche Kinder oder Kindes Kinder, lass zuvor, oder füre nemlich, lernen, ihr eigen Haufs, 'ihre Familie und Haussgenossen, Göttlich regieren, die Eltern, wenn ' sie im Wittwen-Stande sind, verpflegen, und zwar, ehe sie die Gemeynde damit beschweren, v. 16. und den Eltern, die sie erzogen, und ihnen nach Gott ihr Leben gegeben haben, gleiches vergelten: Denn das ift wohl gethan und angenehm vor Gott: Und dann können sie auch ihre Gutthätigkeit auf andere erstreWers. 5. Die aber eine rechte Wittme und verlassen ist, und keine Kinder
hat sie zu versorgen, die stellet ihre
Hoffnung auf Gott, wozu sie nun
desto mehr Gelegenheit sindet, weil
sie keine andere Hülse mehr hat,

Ge.

Vers. 6. Welche aber in Wohllüsten lebet, frey in den Tag hinnein, und nur auf gut Essen und Trincken bedacht ist, die ist lebendig tode, und daher für kein lebendiges Glied der Kirche, folglich auch keiner Pflege werth zu achten.

Vers. 7. Solches gebeut, auf dass

Vers. 8. So aber iemand, der doch vermögend ist, die Seinen, seine Verwandten, die zu der Familie auf einigerley Weise gehören, sondertich seine Haussgenossen, die in demselben Hausse bey ihm wohnen, nicht versorget, der hat den Glauben, den er mit dem Munde bekennet, mit der That und mit den Wercken verleugnet, und ist ärger denn ein Heyde, der solches aus dem blossen Liechte der Natur thut, ob er schon das geoffenbarte Gesetz Gottes nicht erkennet. Es war eine der

Fers.

ıf

er

Ls

es

ht

ch

n,

T-

et-

men,

rfe

der

der

für-

uss,

len,

enn

ver-

Ge-

16.

und

eben

das

Gott :

ihre

ftre-

## 214 Vom rechten Gebrauche, &c.

der vornehmsten Regeln unter den

Heyden, dass sie erst die Götter,

und hernach die Eltern verehreten.

Sie hielten es auch für eine offenbare

Anzeige eines Atheistischen und Gott-

losen Gemüths, wo dergleichen ver-

feumet wurde.

' Etliche begehen hier einen groffen Fehler, die für ihre Kinder viel Geldes zusammenscharren, dabey aber auf eine sehr ärgerliche Weise die Liebe hindan setzen, womit sie ' ihren Christlichen Brüdern verbunden find; da doch hiedurch der Genus ihrer Güter konte geheiliget, und sie selbst tüchtig gemacht werden, einen guten Grund aufs Künftige zu legen. Solche nun pflegen ihren fchändlichen Geitz und Mangel der Liebe damit zu rechtfertigen, oder zu entschuldigen: Es stünde gleichwohl geschrieben, dass derjenige, der die Seinen nicht versorge, den Glauben verleugnet habe, und arger sey als ein Heyde; da doch dieser Spruch offenbarlich von derjenigen Vorsorge handelt, so die Kinder für die Eltern, nicht aber von derjenigen, so die Eltern für die Kinder tragen follen.